PATRIARCADO. Es un concepto central para el feminismo, ya que define
al sistema que organiza la subordinacién de las mujeres y su desigualdad

con relacion a los varones por el simple hecho de ser mujeres, asi como las
instituciones basicas de su opresion, entre ellas la familia, la maternidad, la
heterosexualidad obligatoria, la prostitucion y la explotacion reproductiva.

Historicamente, se lo ha utilizado en las ciencias sociales para designar un
tipo de organizacion social entendida como gobierno del padre, en la cual
ejercia su autoridad y era el duefio del patrimonio, del que formaban parte
los hijos, esposa, esclavos y bienes. El poder del vardn se consideraba de
origen natural, no social, pero no se daba solo en la familia, sino que estaba
presente en todas las instituciones basicas de la sociedad, dado que las
relaciones patriarcales no son solo familiares. Este poder se acaba
considerando de origen divino, y sustenta luego las demas formas sociales y
politicas, como por ejemplo las monarquias.

Los debates sobre el patriarcado tuvieron lugar en distintas épocas
historicas, y fueron retomados en el siglo XX por el movimiento feminista
de los afios 60-70 en la buisqueda de una explicacion que diera cuenta de la
situacion de desigualdad, inferioridad y dominacion de las mujeres, y que
posibilitara revertirla.

En los relatos sobre el origen de los sistemas de organizacion de las
sociedades humanas hay historias conjeturales sobre ese origen que se
corresponden con las distintas etapas historicas y tienen como funcion
justificar el poder y a quien lo detenta. Algunas consideran que la sociedad
se crea a partir de la familia patriarcal, otras de Dios, otras del contrato, o
sea que el origen puede ser familiar, divino o por acuerdo de voluntades.

Estos relatos definen y consolidan un sujeto politico que en el patriarcado
es el varon como universal y los varones como género; por tanto, quedamos
excluidas las mujeres.

En el pasaje de la monarquia al Estado moderno, por ejemplo esta historia
pasa de considerar el origen divino de la monarquia a la idea de contrato
social, ya que, con el ascenso de la nueva clase social, la burguesia
necesitaba otro fundamento de su poder.



Las feministas han analizado las diferentes formas que ha ido adoptando a
lo largo de la historia y las geografias, y fueron definiendo los contenidos
ideolégicos, econémicos y politicos del concepto.

Desde los primeros trabajos de Kate Millett (1975), para el feminismo
radical el control de la sexualidad de las mujeres se considera prioritario en
la constitucion del patriarcado. El patriarcado establece una determinada
politica que la autora denomina “politica sexual”, término que elabora para
referirse al sexo como una categoria social impregnada de politica, a través
de la cual los varones por medios pacificos o a través de la violencia
dominan y se apropian de las mujeres. Gerda Lerner (1990) lo ha definido
en sentido amplio como “la manifestacion e institucionalizacién del
dominio masculino sobre las mujeres y nifios/as de la familia y la
ampliacion de ese dominio sobre las mujeres en la sociedad en general”.
Sus investigaciones se remontan a la Mesopotamia asiatica, entre los afios
6000 y 3000 a.C., y sostiene que el dominio patriarcal sobre la familia
adopt6é multiplicidad de formas: la autoridad absoluta del hombre sobre los
nifios, la autoridad sobre la esposa y el concubinato.

Conforme a otra autora, Carole Pateman (1995), este concepto es el tinico
que se refiere especificamente a la sujecion de las mujeres y singulariza la
forma del derecho politico que los hombres ejercen en virtud de ser
varones. Las relaciones patriarcales no son solo familiares, ya que abarcan
las demas instituciones de las sociedades. De modo que el patriarcado como
categoria de analisis se refiere a una forma de poder politico y a como se lo
ejerce. En la busqueda de los fundamentos de la opresién de las mujeres en
el patriarcado moderno, desarrolla el concepto de contrato sexual, un
contrato entre los varones como género para apropiarse de la sexualidad y
reproduccioén de las mujeres.

Maria M. Rivera Garretas (1994) sefiala que en las estructuras
fundamentales del patriarcado estan las relaciones sociales de parentesco y
dos instituciones muy importantes para la vida de las mujeres: la
heterosexualidad obligatoria y el contrato sexual. Aquellos modelos de
parentesco que se fundan en ese contrato tienen como centro a la pareja
heterosexual, que no es simplemente heterosexual, sino que comporta una
jerarquia donde el varon domina sobre la mujer. La institucién de la



heterosexualidad obligatoria es necesaria para la constitucion y continuidad
del patriarcado, ya que expresa la obligatoriedad de la convivencia entre
hombres y mujeres en tasas de masculinidad/feminidad numéricamente
equilibradas. Junto con estas dos categorias se encuentra la de politica
sexual, que regula cualquier otro tipo de relacion.

Con la formacion de los Estados modernos estos garantizan, principalmente
a traveés de la ley y la economia, la sujecion de las mujeres al padre, al
marido y a los varones en general, impidiendo su constitucion como sujetos
politicos.

Algunas autoras consideran que en el patriarcado moderno los varones
también pactan su poder como hermanos. Los ideales de igualdad, libertad
y fraternidad remiten a este pacto entre fratres o patriarcado fraternal o
fratriarcado.

Dentro de las autoras del feminismo marxista y socialista, Shulamith
Firestone (1976) postula como base de la opresién social de las mujeres su
capacidad reproductiva.

Anna Jonasdottir (1993) plantea el problema basico del patriarcado como
“una cuestion de lucha de poder sociosexual especifica, una lucha sobre las
condiciones politicas del amor sexual”. Se centra en la sexualidad y el amor
al cuestionar la forma presente de heterosexualidad dominada por los
hombres y las articulaciones del poder sexista en la sociedad moderna en
general.

Otras corrientes consideran que las relaciones de reproduccién generan un
sistema de clases sexual que se basa en la apropiacion y el control de la
capacidad reproductiva de las mujeres, y que existe paralelamente al
sistema de clases econémico basado en las relaciones de produccion.

En la linea del feminismo marxista, una de las exponentes mas importantes,
Heidi Hartmann (1987), sostiene la teoria de los sistemas duales —el
patriarcado y el capitalismo—, y ha definido el patriarcado “como un
conjunto de relaciones sociales entre los hombres que tienen una base
material y, aunque son jerarquicas, crean o establecen interdependencia y
solidaridad entre ellos que los capacitan para dominar a las mujeres”. No es



solo el sistema, sino los varones como tales quienes oprimen a las mujeres.
La restriccion de su sexualidad y el matrimonio heterosexual como formas
de control sobre la fuerza de trabajo de las mujeres son elementos cruciales
del patriarcado, que no descansa solo en la familia, sino en todas las
estructuras que posibilitan este control.

El denominado “feminismo materialista” usa la categoria de analisis de la
mujer como clase social de sexo. Los padres-varones controlan el medio de
produccion y reproduccion que es el cuerpo femenino, y se apropian del
trabajo productivo y reproductivo de las mujeres.

Christine Delphy (1985) afirma la existencia de una relacién de produccion
entre marido y mujer en la familia nuclear moderna, consistente en la
relacion de una persona o jefe, cuya produccion se integra al circuito
mercantil, con otra que le esta subordinada, porque su produccion, que no
se integra a ese circuito, es convertida en algo invisible. En virtud del
matrimonio y del trabajo doméstico gratuito, las mujeres comparten una
posicion comun de clase social de género. Para Audre Lorde (2003) las
mujeres estan expuestas a distintos grados y tipos de opresion patriarcal,
algunas comunes a todas y otras no, segun su pertenencia de clase, etnia,
opcion sexual, entre otras.

Sheila Jeffreys (1996) lo define como heteropatriarcado, sistema politico
sexual que se basa en la heterosexualidad. Es un concepto que marca la
centralidad de la heterosexualidad impuesta a las mujeres como base de su
dominacion. La familia heterosexual es basica en el disciplinamiento de la
relaciones de dominacion de los varones sobre las mujeres y de la
apropiacion de sus cuerpos, emociones, trabajo, tiempo, y de su ubicacion
en la esfera doméstica y el cuidado de quienes integran la familia.

En la América conquistada por los espafioles, la subordinacién de las
mujeres se consolida especialmente a través de las Leyes de Partidas, la
familia y la influencia y el poder de la Iglesia catdlica, que continud en las
leyes de los Estados nacion que se van constituyendo a lo largo del siglo
XIX.

El feminismo comunitario del Abya Yala —nombre ancestral que engloba
todo el continente americano— elabora el concepto de patriarcado ancestral



a partir del pensamiento y sentir de mujeres originarias que se asumen
feministas comunitarias, principalmente las aymaras bolivianas de Mujeres
Creando Comunidad y las mujeres xinkas de la Asociacion de Mujeres
Indigenas de Santa Maria en la montafia de Xalapan, Guatemala, asi como
de otros lugares, para aportar a la pluralidad de feminismos construidos en
diferentes partes del mundo.

Para Lorena Cabnal (2010) las feministas comunitarias inician también su
construccion de epistemologia feminista al afirmar que existe patriarcado
originario ancestral, que es un sistema milenario estructural de opresién
contra las mujeres originarias o indigenas. Este sistema establece su base de
opresién desde su filosofia que norma la heterorrealidad cosmogoénica como
mandato, tanto para la vida de mujeres y hombres como para su relacion
con el cosmos, y se evidencia en sus formas de manifestarse, por ejemplo,
en la guerra entre los pueblos originarios, los cuales, en disputa por
diferentes problematicas territoriales, ejercian supremacia de vencedores
contra vencidos y que tuvieron lugar mucho antes de la invasion europea de
Ameérica. Esta formacion patriarcal originaria ocurri6 varios milenios antes.
Se entronca con el patriarcado occidental con la llegada de los
conquistadores a América. La lucha de sus pueblos contra el despojo de sus
territorios no esta separada de la lucha contra la violencia machista presente
en ellos.

Alicia Puleo (2005), por su parte, distingue entre patriarcado de coercion y
de consentimiento. “El primero mantiene normas muy rigidas en cuanto a
los papeles de hombres y mujeres y desobedecerlas puede acarrear la
muerte”. El de consentimiento se corresponde con sociedades mas
desarrolladas y “sera el propio sujeto quien busque cumplir ansiosamente el
mandato, en este caso a través de las imagenes de la feminidad normativa
contemporanea (juventud obligatoria, estrictos canones de belleza,
superwoman, etc.). La asuncion como propio del deseo circulante en los
media tiene un papel fundamental en esta nueva configuracion historica del
sistema sexo-género”.

La actual etapa neoliberal o de globalizacién capitalista ha tenido graves
consecuencias para las mujeres. Por un lado se ha avanzado en la
consecucion de derechos para conseguir la igualdad con los varones, pero



en muchos casos ello es solo formal, ya que la desigualdad y la pobreza
estructural de las mujeres no se ha modificado. Conforme a estadisticas de
la ONU de 1975 las mujeres realizamos las dos terceras partes de la jornada
mundial de trabajo, percibimos el 10% de las remuneraciones mundiales y
somos propietarias del 1% de la propiedad, situacion que se ha agravado en
la actualidad. Somos el 70% de las personas mas pobres del mundo y las
analfabetas entre los analfabetos.

Las autoras y los autores que se ubican en las corrientes de la
posmodernidad ponen en cuestion el concepto de patriarcado; asi como a
las mujeres y a la clase obrera como sujetos historicos que encarnan
distintas luchas de liberacion: la feminista y la socialista. También
cuestionan el concepto de género como sistema de relaciones jerarquicas
que dan significado a las diferencias que tiene consecuencia en la vida
practica, por ejemplo en los salarios mas bajos, con las mujeres como
primeras desocupadas.

El patriarcado neoliberal vigente actualmente une la violencia a la
persuasion y el autoconvencimiento; naturalizando la dominacion, reordena
y refuerza los viejos pactos patriarcales de apropiacién de los cuerpos de las
mujeres a través de la familia y la prostitucion y agrega nuevos, como la
explotacion reproductiva cuya forma mayoritaria es comprarles sus hijos,
principalmente a las mujeres pobres, para satisfacer deseos ajenos o
propios.

El modelo econémico del patriarcado capitalista neoliberal supone una
pérdida de derechos econémicos y distributivos para la mayoria de la
poblacion, pero para las mujeres supone mas trabajo gratuito por la falta de
politicas de proteccion social, al tener a su cargo el trabajo doméstico y de
cuidados, y una intensificacion de la expropiacion de sus cuerpos para
enfrentar la miseria, asi como la pérdida del derecho a un proyecto de vida
propio. En términos generales, el patriarcado puede definirse como un
sistema de relaciones sociales sexo-politicas jerarquicas que crean
desigualdad basadas en diferentes instituciones y en la solidaridad
interclases e intragénero entre los varones, quienes como grupo social y en
forma individual y colectiva oprimen a las mujeres también en forma
individual y colectiva y se apropian de su fuerza productiva y reproductiva,



de sus cuerpos y sus productos, sea con medios pacificos o mediante el uso
de la violencia.

Sigue siendo un concepto necesario para analizar la realidad de las mujeres
y definirnos como sujetas, en una etapa de una fuerte reaccion patriarcal
frente al crecimiento del movimiento feminista y los logros. Las luchas de
las mujeres a lo largo de la historia y los avances logrados muestran que no
somos solamente victimas del sistema, aunque no detentemos el poder. L.os
estudios feministas sobre el patriarcado, y la constatacion de que es una
construccion histdrica y social, sefialan las posibilidades de cambiarlo por
sociedades justas e igualitarias.

Véase: L. Cabnal (2010), Feminismos diversos: el feminismo
comunitario, ACSUR-Las Segovias. — C. Delphy (1985), Por un
feminismo materialista: el enemigo principal y otros textos, Barcelona,
La Sal. — S. Firestone (1976), La dialéctica del sexo, Barcelona, Kairos.
— H. Hartmann (1987), “El infeliz matrimonio entre marxismo y
feminismo”, Cuadernos del Sur, 5. — S. Jeffreys (1996), La herejia
lesbiana, Madrid, Catedra. — A. Jonasdottir (1993), El poder del amor:
¢le importa el sexo a la democracia?, Madrid, Catedra. — G. Lerner
(1990), La creacion del patriarcado, Barcelona, Critica. — A. Lorde
(2003), La hermana, la extranjera, Madrid, Horas y Horas. — K. Millett
(1975), Politica sexual, Madrid, Aguilar. — C. Pateman (1995), El
contrato sexual, Madrid, Anthopos. — A. Puleo (2005), “El patriarcado:
Juna organizacion social superada?”, Temas para el Debate, 133. — M.
M. Rivera Garretas (1994), Nombrar el mundo en femenino,
Barcelona, Icaria.

MARTA FONTENLA



	Patriarcado

