
PATRIARCADO. Es un concepto central para el feminismo, ya que define
al sistema que organiza la subordinación de las mujeres y su desigualdad
con relación a los varones por el simple hecho de ser mujeres, así como las
instituciones básicas de su opresión, entre ellas la familia, la maternidad, la
heterosexualidad obligatoria, la prostitución y la explotación reproductiva.

Históricamente, se lo ha utilizado en las ciencias sociales para designar un
tipo de organización social entendida como gobierno del padre, en la cual
ejercía su autoridad y era el dueño del patrimonio, del que formaban parte
los hijos, esposa, esclavos y bienes. El poder del varón se consideraba de
origen natural, no social, pero no se daba solo en la familia, sino que estaba
presente en todas las instituciones básicas de la sociedad, dado que las
relaciones patriarcales no son solo familiares. Este poder se acaba
considerando de origen divino, y sustenta luego las demás formas sociales y
políticas, como por ejemplo las monarquías.

Los debates sobre el patriarcado tuvieron lugar en distintas épocas
históricas, y fueron retomados en el siglo XX por el movimiento feminista
de los años 60-70 en la búsqueda de una explicación que diera cuenta de la
situación de desigualdad, inferioridad y dominación de las mujeres, y que
posibilitara revertirla.

En los relatos sobre el origen de los sistemas de organización de las
sociedades humanas hay historias conjeturales sobre ese origen que se
corresponden con las distintas etapas históricas y tienen como función
justificar el poder y a quien lo detenta. Algunas consideran que la sociedad
se crea a partir de la familia patriarcal, otras de Dios, otras del contrato, o
sea que el origen puede ser familiar, divino o por acuerdo de voluntades.

Estos relatos definen y consolidan un sujeto político que en el patriarcado
es el varón como universal y los varones como género; por tanto, quedamos
excluidas las mujeres.

En el pasaje de la monarquía al Estado moderno, por ejemplo esta historia
pasa de considerar el origen divino de la monarquía a la idea de contrato
social, ya que, con el ascenso de la nueva clase social, la burguesía
necesitaba otro fundamento de su poder.



Las feministas han analizado las diferentes formas que ha ido adoptando a
lo largo de la historia y las geografías, y fueron definiendo los contenidos
ideológicos, económicos y políticos del concepto.

Desde los primeros trabajos de Kate Millett (1975), para el feminismo
radical el control de la sexualidad de las mujeres se considera prioritario en
la constitución del patriarcado. El patriarcado establece una determinada
política que la autora denomina “política sexual”, término que elabora para
referirse al sexo como una categoría social impregnada de política, a través
de la cual los varones por medios pacíficos o a través de la violencia
dominan y se apropian de las mujeres. Gerda Lerner (1990) lo ha definido
en sentido amplio como “la manifestación e institucionalización del
dominio masculino sobre las mujeres y niños/as de la familia y la
ampliación de ese dominio sobre las mujeres en la sociedad en general”.
Sus investigaciones se remontan a la Mesopotamia asiática, entre los años
6000 y 3000 a.C., y sostiene que el dominio patriarcal sobre la familia
adoptó multiplicidad de formas: la autoridad absoluta del hombre sobre los
niños, la autoridad sobre la esposa y el concubinato.

Conforme a otra autora, Carole Pateman (1995), este concepto es el único
que se refiere específicamente a la sujeción de las mujeres y singulariza la
forma del derecho político que los hombres ejercen en virtud de ser
varones. Las relaciones patriarcales no son solo familiares, ya que abarcan
las demás instituciones de las sociedades. De modo que el patriarcado como
categoría de análisis se refiere a una forma de poder político y a cómo se lo
ejerce. En la búsqueda de los fundamentos de la opresión de las mujeres en
el patriarcado moderno, desarrolla el concepto de contrato sexual, un
contrato entre los varones como género para apropiarse de la sexualidad y
reproducción de las mujeres.

María M. Rivera Garretas (1994) señala que en las estructuras
fundamentales del patriarcado están las relaciones sociales de parentesco y
dos instituciones muy importantes para la vida de las mujeres: la
heterosexualidad obligatoria y el contrato sexual. Aquellos modelos de
parentesco que se fundan en ese contrato tienen como centro a la pareja
heterosexual, que no es simplemente heterosexual, sino que comporta una
jerarquía donde el varón domina sobre la mujer. La institución de la



heterosexualidad obligatoria es necesaria para la constitución y continuidad
del patriarcado, ya que expresa la obligatoriedad de la convivencia entre
hombres y mujeres en tasas de masculinidad/feminidad numéricamente
equilibradas. Junto con estas dos categorías se encuentra la de política
sexual, que regula cualquier otro tipo de relación.

Con la formación de los Estados modernos estos garantizan, principalmente
a través de la ley y la economía, la sujeción de las mujeres al padre, al
marido y a los varones en general, impidiendo su constitución como sujetos
políticos.

Algunas autoras consideran que en el patriarcado moderno los varones
también pactan su poder como hermanos. Los ideales de igualdad, libertad
y fraternidad remiten a este pacto entre fratres o patriarcado fraternal o
fratriarcado.

Dentro de las autoras del feminismo marxista y socialista, Shulamith
Firestone (1976) postula como base de la opresión social de las mujeres su
capacidad reproductiva.

Anna Jonásdottir (1993) plantea el problema básico del patriarcado como
“una cuestión de lucha de poder sociosexual específica, una lucha sobre las
condiciones políticas del amor sexual”. Se centra en la sexualidad y el amor
al cuestionar la forma presente de heterosexualidad dominada por los
hombres y las articulaciones del poder sexista en la sociedad moderna en
general.

Otras corrientes consideran que las relaciones de reproducción generan un
sistema de clases sexual que se basa en la apropiación y el control de la
capacidad reproductiva de las mujeres, y que existe paralelamente al
sistema de clases económico basado en las relaciones de producción.

En la línea del feminismo marxista, una de las exponentes más importantes,
Heidi Hartmann (1987), sostiene la teoría de los sistemas duales –el
patriarcado y el capitalismo–, y ha definido el patriarcado “como un
conjunto de relaciones sociales entre los hombres que tienen una base
material y, aunque son jerárquicas, crean o establecen interdependencia y
solidaridad entre ellos que los capacitan para dominar a las mujeres”. No es



solo el sistema, sino los varones como tales quienes oprimen a las mujeres.
La restricción de su sexualidad y el matrimonio heterosexual como formas
de control sobre la fuerza de trabajo de las mujeres son elementos cruciales
del patriarcado, que no descansa solo en la familia, sino en todas las
estructuras que posibilitan este control.

El denominado “feminismo materialista” usa la categoría de análisis de la
mujer como clase social de sexo. Los padres-varones controlan el medio de
producción y reproducción que es el cuerpo femenino, y se apropian del
trabajo productivo y reproductivo de las mujeres.

Christine Delphy (1985) afirma la existencia de una relación de producción
entre marido y mujer en la familia nuclear moderna, consistente en la
relación de una persona o jefe, cuya producción se integra al circuito
mercantil, con otra que le está subordinada, porque su producción, que no
se integra a ese circuito, es convertida en algo invisible. En virtud del
matrimonio y del trabajo doméstico gratuito, las mujeres comparten una
posición común de clase social de género. Para Audre Lorde (2003) las
mujeres están expuestas a distintos grados y tipos de opresión patriarcal,
algunas comunes a todas y otras no, según su pertenencia de clase, etnia,
opción sexual, entre otras.

Sheila Jeffreys (1996) lo define como heteropatriarcado, sistema político
sexual que se basa en la heterosexualidad. Es un concepto que marca la
centralidad de la heterosexualidad impuesta a las mujeres como base de su
dominación. La familia heterosexual es básica en el disciplinamiento de la
relaciones de dominación de los varones sobre las mujeres y de la
apropiación de sus cuerpos, emociones, trabajo, tiempo, y de su ubicación
en la esfera doméstica y el cuidado de quienes integran la familia.

En la América conquistada por los españoles, la subordinación de las
mujeres se consolida especialmente a través de las Leyes de Partidas, la
familia y la influencia y el poder de la Iglesia católica, que continuó en las
leyes de los Estados nación que se van constituyendo a lo largo del siglo
XIX.

El feminismo comunitario del Abya Yala –nombre ancestral que engloba
todo el continente americano– elabora el concepto de patriarcado ancestral



a partir del pensamiento y sentir de mujeres originarias que se asumen
feministas comunitarias, principalmente las aymaras bolivianas de Mujeres
Creando Comunidad y las mujeres xinkas de la Asociación de Mujeres
Indígenas de Santa María en la montaña de Xalapán, Guatemala, así como
de otros lugares, para aportar a la pluralidad de feminismos construidos en
diferentes partes del mundo.

Para Lorena Cabnal (2010) las feministas comunitarias inician también su
construcción de epistemología feminista al afirmar que existe patriarcado
originario ancestral, que es un sistema milenario estructural de opresión
contra las mujeres originarias o indígenas. Este sistema establece su base de
opresión desde su filosofía que norma la heterorrealidad cosmogónica como
mandato, tanto para la vida de mujeres y hombres como para su relación
con el cosmos, y se evidencia en sus formas de manifestarse, por ejemplo,
en la guerra entre los pueblos originarios, los cuales, en disputa por
diferentes problemáticas territoriales, ejercían supremacía de vencedores
contra vencidos y que tuvieron lugar mucho antes de la invasión europea de
América. Esta formación patriarcal originaria ocurrió varios milenios antes.
Se entronca con el patriarcado occidental con la llegada de los
conquistadores a América. La lucha de sus pueblos contra el despojo de sus
territorios no está separada de la lucha contra la violencia machista presente
en ellos.

Alicia Puleo (2005), por su parte, distingue entre patriarcado de coerción y
de consentimiento. “El primero mantiene normas muy rígidas en cuanto a
los papeles de hombres y mujeres y desobedecerlas puede acarrear la
muerte”. El de consentimiento se corresponde con sociedades más
desarrolladas y “será el propio sujeto quien busque cumplir ansiosamente el
mandato, en este caso a través de las imágenes de la feminidad normativa
contemporánea (juventud obligatoria, estrictos cánones de belleza,
superwoman, etc.). La asunción como propio del deseo circulante en los
media tiene un papel fundamental en esta nueva configuración histórica del
sistema sexo-género”.

La actual etapa neoliberal o de globalización capitalista ha tenido graves
consecuencias para las mujeres. Por un lado se ha avanzado en la
consecución de derechos para conseguir la igualdad con los varones, pero



en muchos casos ello es solo formal, ya que la desigualdad y la pobreza
estructural de las mujeres no se ha modificado. Conforme a estadísticas de
la ONU de 1975 las mujeres realizamos las dos terceras partes de la jornada
mundial de trabajo, percibimos el 10% de las remuneraciones mundiales y
somos propietarias del 1% de la propiedad, situación que se ha agravado en
la actualidad. Somos el 70% de las personas más pobres del mundo y las
analfabetas entre los analfabetos.

Las autoras y los autores que se ubican en las corrientes de la
posmodernidad ponen en cuestión el concepto de patriarcado; así como a
las mujeres y a la clase obrera como sujetos históricos que encarnan
distintas luchas de liberación: la feminista y la socialista. También
cuestionan el concepto de género como sistema de relaciones jerárquicas
que dan significado a las diferencias que tiene consecuencia en la vida
práctica, por ejemplo en los salarios más bajos, con las mujeres como
primeras desocupadas.

El patriarcado neoliberal vigente actualmente une la violencia a la
persuasión y el autoconvencimiento; naturalizando la dominación, reordena
y refuerza los viejos pactos patriarcales de apropiación de los cuerpos de las
mujeres a través de la familia y la prostitución y agrega nuevos, como la
explotación reproductiva cuya forma mayoritaria es comprarles sus hijos,
principalmente a las mujeres pobres, para satisfacer deseos ajenos o
propios.

El modelo económico del patriarcado capitalista neoliberal supone una
pérdida de derechos económicos y distributivos para la mayoría de la
población, pero para las mujeres supone más trabajo gratuito por la falta de
políticas de protección social, al tener a su cargo el trabajo doméstico y de
cuidados, y una intensificación de la expropiación de sus cuerpos para
enfrentar la miseria, así como la pérdida del derecho a un proyecto de vida
propio. En términos generales, el patriarcado puede definirse como un
sistema de relaciones sociales sexo-políticas jerárquicas que crean
desigualdad basadas en diferentes instituciones y en la solidaridad
interclases e intragénero entre los varones, quienes como grupo social y en
forma individual y colectiva oprimen a las mujeres también en forma
individual y colectiva y se apropian de su fuerza productiva y reproductiva,



de sus cuerpos y sus productos, sea con medios pacíficos o mediante el uso
de la violencia.

Sigue siendo un concepto necesario para analizar la realidad de las mujeres
y definirnos como sujetas, en una etapa de una fuerte reacción patriarcal
frente al crecimiento del movimiento feminista y los logros. Las luchas de
las mujeres a lo largo de la historia y los avances logrados muestran que no
somos solamente víctimas del sistema, aunque no detentemos el poder. Los
estudios feministas sobre el patriarcado, y la constatación de que es una
construcción histórica y social, señalan las posibilidades de cambiarlo por
sociedades justas e igualitarias.

Véase: L. Cabnal (2010), Feminismos diversos: el feminismo
comunitario, ACSUR-Las Segovias. – C. Delphy (1985), Por un
feminismo materialista: el enemigo principal y otros textos, Barcelona,
La Sal. – S. Firestone (1976), La dialéctica del sexo, Barcelona, Kairós.
– H. Hartmann (1987), “El infeliz matrimonio entre marxismo y
feminismo”, Cuadernos del Sur, 5. – S. Jeffreys (1996), La herejía
lesbiana, Madrid, Cátedra. – A. Jonásdottir (1993), El poder del amor:
¿le importa el sexo a la democracia?, Madrid, Cátedra. – G. Lerner
(1990), La creación del patriarcado, Barcelona, Crítica. – A. Lorde
(2003), La hermana, la extranjera, Madrid, Horas y Horas. – K. Millett
(1975), Política sexual, Madrid, Aguilar. – C. Pateman (1995), El
contrato sexual, Madrid, Anthopos. – A. Puleo (2005), “El patriarcado:
¿una organización social superada?”, Temas para el Debate, 133. – M.
M. Rivera Garretas (1994), Nombrar el mundo en femenino,
Barcelona, Icaria.

MARTA FONTENLA


	Patriarcado

