GENERO/PERSPECTIVA DE GENERO. La conceptualizacién de
género, desarrollada por la teoria feminista e incorporada por las
ciencias sociales desde hace casi tres décadas, constituye un eje central
para visibilizar y desnaturalizar el entramado de relaciones de poder y
opresiones que subyacen en el binomio sexo/género(s).

En los ultimos afios se produjo un importante avance en las ciencias
sociales, al incorporarse los denominados estudios de género como un
nuevo paradigma. El género, como categoria social, es una de las
contribuciones tedricas mas significativas del feminismo contemporaneo.
Esta categoria analitica surgio para explicar las desigualdades entre
hombres y mujeres, poniendo el énfasis en la nocion de multiplicidad de
identidades. Lo femenino y lo masculino se conforman a partir de una
relacion mutua, cultural e historica. El género es una categoria
transdisciplinaria que desarrolla un enfoque globalizador y remite a los
rasgos y funciones psicolégicos y socioculturales que se le atribuye a cada
uno de los sexos en cada momento historico y en cada sociedad. Las
elaboraciones histdricas de los géneros son sistemas de poder, con un
discurso hegemonico, y pueden dar cuenta de la existencia de los conflictos
sociales. Aportes contemporaneos, como los planteados por Luciano Fabbri
(2014), proponen una reconfiguracion de la denominada teoria sexo/género
problematizando acerca del caracter natural del sexo y de la sexualidad, y
de la pretension universalista de la dicotomia sexo/género, a la luz de los
aportes de las feministas radicales estadounidenses y las materialistas
francesas. Asi, lo femenino o lo masculino no se refiere al sexo de los
individuos, sino a las conductas consideradas femeninas o masculinas. En
este contexto, la categoria de género puede entenderse como una
explicacién acerca de las formas que adquieren las relaciones entre los
géneros, que algunos consideran como una alternativa superadora de otras
matrices explicativas, como la teoria del PATRIARCADO (v.).

Segun Marta Lamas, aun cuando ya en 1949 aparece como explicacion en
El segundo sexo de Simone de Beauvoir, el término género solo comienza a
circular en las ciencias sociales y en el discurso feminista con un
significado propio y como una acepcion especifica (distinta de la
caracterizacion tradicional del vocablo que hacia referencia a tipo o



especie) a partir de los afios 70. No obstante, solo a fines de los 80 y
comienzos de los 90 el concepto adquiere consistencia y comienza a tener
impacto en América Latina. Entonces, las intelectuales feministas logran
instalar en la academia y las politicas publicas la denominada “perspectiva
de género”.

En 1955 el médico John Money propuso el término “papel de género” para
describir el conjunto de conductas atribuidas a los varones y a las mujeres,
pero ha sido el psiquiatra Robert Stoller quien establecié mas claramente la
diferencia conceptual entre sexo y género. Los sistemas de género se
entienden como los conjuntos de practicas, simbolos, representaciones,
normas y valores sociales que las sociedades elaboran a partir de la
diferencia sexual anatomico-fisioldgica y que dan sentido a las relaciones
entre personas sexuadas (De Barbieri, 1992). Se advierte asi que el
concepto de género proviene no de los estudios feministas sino de las
ciencias médicas. Ello implico que sus desarrollos tedricos tuvieran en
miras el sometimiento de personas intersexuales a procedimientos de
reasignacion de sexo, mas que a amplificar escenas emancipatorias (Fabbri,
2014).

A partir de la década de 1970 los feminismos, y sobre todo los de anclaje
académico, rescataron la categoria de género, a favor de la igualdad de las
mujeres; y fueron las feministas negras, lesbianas y posestructuralistas
francesas —y mas contemporaneamente los avances producidos por los
estudios queer, trans, intersex, entre otros— quienes sefialaron las
limitaciones de tal apropiacion por naturalizar el sexo como nocién
ahistorica. Dieron un giro significativo al enfocar y centrar sus analisis en
desnaturalizar al sexo y a la sexualidad (Fabbri, 2014).

Segun Enrique Gomariz, de modo amplio podria aceptarse que constituyen
reflexiones sobre género todas aquellas que se hicieron en la historia sobre
las consecuencias y significados que tiene pertenecer a cada uno de los
sexos. Puede denominarse como “estudios de género” el segmento de la
produccion de conocimientos que se ha ocupado de ese ambito de la
experiencia humana.

La “perspectiva de género”, en referencia a los marcos teéricos adoptados
para una investigacion, capacitacion o desarrollo de politicas o programas,



implica: a) reconocer las relaciones de poder que se dan entre los géneros,
en general favorables a los varones como grupo social y discriminatorias
para las mujeres y sexualidades disidentes, grupos racializados y
subalternizados; b) que dichas relaciones han sido constituidas social e
histéricamente y son constitutivas de las personas; c) que estas atraviesan
todo el entramado social y se articulan con otras relaciones sociales, como
las de clase, etnia, edad, religion.

La perspectiva de género opta por una concepcion epistemologica que se
aproxima a la realidad desde las miradas de los géneros y sus relaciones de
poder. Sostiene que la cuestion de los géneros no es un tema a agregar como
si se tratara de un capitulo mas en la historia de la cultura, sino que las
relaciones de desigualdad entre los géneros tienen sus efectos de
produccion y reproduccion de la discriminacion, y adquieren expresiones
concretas en todos los ambitos de la cultura: el trabajo, la familia, la
politica, las organizaciones, el arte, las empresas, la salud, la ciencia, la
sexualidad, la historia. L.a mirada de género no esta supeditada a que la
adopten las mujeres ni esta dirigida exclusivamente a ellas. Tratandose de
una cuestion de concepcion del mundo y de la vida, lo tnico definitorio es
la comprension de la problematica que abarca y su compromiso vital.

Al respecto, existen autorxs que cuestionan la metafora de la perspectiva de
género por su pretension epistémica fundacional que termina por naturalizar
al género y produce una reificacion del binomio naturaleza/cultura (Viturro,
2007). Es decir, la representacion de mujeres que considera que todo lo que
compartimos es en funcion del sexo, y las diferencias vendrian de la clase,
etnia, entre otras; soslayando las diferentes experiencias de mujeres blancas
y negras frente al sexismo (Fernandez, 2003).

Existio cierto consenso en que es necesario establecer distinciones entre
sexo y género. El sexo corresponde a un hecho biologico, producto de la
diferenciacion sexual de la especie humana, que implica un proceso
complejo con distintos niveles, que no siempre coinciden entre si, y que son
denominados por la biologia y la medicina como sexo cromosémico,
gonadial, hormonal, anatémico y fisiologico. A la significacién social que
se hace de estos se la denomina género. Por lo tanto, las diferencias
anatomicas y fisioldgicas entre hombres y mujeres que derivan de este



proceso pueden y deben distinguirse de las atribuciones que la sociedad
establece para cada uno de los sexos individualmente constituidos. La
irrupcion de la teoria queer con sus valiosos aportes cuestiona severamente
esta conceptualizacion por considerar que afianza la dicotomia binaria (v.
BINARISMO).

Aunque existen divergencias en su conceptualizacion, en general la
categoria de género es una definicion de caracter historico y social acerca
de los roles, identidades y valores atribuidos histéricamente a varones y
mujeres e internalizados mediante los procesos de socializacion y
disciplinamiento. Algunas de sus principales caracteristicas y dimensiones
son las siguientes: 1) es una construccion social e histérica (por lo que
puede variar de una sociedad a otra y de una época a otra); 2) es una
relacion social (porque descubre las normas que determinan las relaciones
entre los distintos sexos); 3) es una relacion de poder (porque nos remite al
caracter cualitativo de esas relaciones); 4) es una relacion asimétrica ya que,
si bien las relaciones entre los sexos admiten distintas posibilidades, en
general estas se configuran como relaciones de poder no igualitarias, de
dominacion masculina o del género dominante y subordinacion femenina;
5) es abarcativa (porque no se refiere solamente a las relaciones entre los
sexos, sino que alude también a otros procesos que se dan en una sociedad:
instituciones, simbolos, identidades, sistemas econdémicos y politicos, etc.);
6) es transversal (porque no es una categoria aislada, sino que atraviesa todo
el entramado social, articulandose con otros factores como la edad, estado
civil, educacion, etnia, clase social, etc.); 7) es una propuesta de inclusion
(porque las problematicas que se derivan de las relaciones de género solo
podran encontrar resolucion en tanto incluyan cambios en las mujeres,
varones Yy las distintas identidades sexo-genéricas).

La generalizacién del concepto de género ha suscitado una polémica en
torno a la conveniencia de continuar usandolo. A veces el término se ha
tergiversado y banalizado en su aplicacién. En algunos estudios
macrosociales o del mercado de trabajo, a la desagregacion por sexo se la
denomina género, pero la categoria permanece vacia. Algo similar ocurre
cuando la palabra género sustituye mujeres (Scott, 1990). El género
requiere la busqueda de sentido del comportamiento de los distintos sexos y
géneros.



Marta Lamas sostiene que en América Latina no hubo el suficiente debate
ni una confrontacion tedrica al respecto, al menos comparada con la fuerza
y visibilidad con que se ha dado en el mundo anglosajon. Para Lamas
(1999) un aspecto relevante a debatir es “la forma en que se manifiesta el
traslape conceptual entre género y diferencia sexual: como ausencia o
silencio, confusion y negacion”. En el debate sobre las relaciones entre
hombres y mujeres, la diferencia sexual es un concepto basico para
comprender la base sobre la que se construye el género. Segun Lamas, las
feministas estadounidenses circunscriben la definicion de diferencia sexual
a lo anatomico, limitandola a una distincion sustantiva entre dos grupos de
personas en funcién de su sexo, o sea, a un concepto taxonémico, analogo
al de clase social o al de raza: “Al no manejar el concepto psicoanalitico de
diferencia sexual, ignoran el papel del inconsciente en la formacion de la
identidad sexual y la inestabilidad de tal identidad, impuesta en un sujeto
que, segun Freud, es fundamentalmente bisexual. Esto tifie las formas en
que reflexionan sobre la diferencia entre mujeres y hombres, y por ello
elaboran sus planteamientos teoricos a partir de la diferencia de género. Las
europeas, mas cercanas al psicoanalisis lacaniano, suelen analizar la
contradiccion mujer/hombre incorporando la diferencia sexual en su
complejidad psicoanalitica”. Para esta teoria, “mujeres y hombres son
producidos por el lenguaje y las practicas y representaciones simbélicas
dentro de formaciones sociales dadas, pero también por procesos
inconscientes vinculados a la simbolizacién de la diferencia sexual. Hay
que comprender que la diferencia sexual es una diferencia estructurante, a
partir de la cual se construyen no solo los papeles y prescripciones sociales
sino el imaginario de lo que significa ser mujer o ser hombre, por lo tanto
no puede ser situada en el mismo nivel que el género” (Lamas, 1999).

Esta categoria también hoy es muy cuestionada tanto por sectores de la
derecha conservadora que estan en contra de las libertades y derechos de las
mujeres y las diversidades sexuales, que hablan de una “ideologia de
género” y se manifiestan contra el ABORTO (v.), asi como por grupos
feministas radicalizados, que plantean que la alusion al género elimina la
categoria mujeres (v. FEMINISMOS).

Aunque no constituye una categoria cerrada, sino en pleno desarrollo, la
perspectiva de género favorece el ejercicio de una lectura critica y de la



realidad para analizar y transformar la situacion de las personas. Se trata asi
de crear nuevas construcciones de sentido para que hombres, mujeres e
identidades disidentes habiten vinculos no jerarquizados ni
discriminatorios.

Véase: C. Amoros (1986), Hacia una critica de la razon patriarcal, Madrid,
Anthropos. — R. Braidotti (2000), Sujetos nomades, Buenos Aires, Paidés. —
T. de Barbieri (1992), “Sobre la categoria de género. Una introduccion
tedrica-metodologica”, ISIS Internacional, 17. — L. Fabbri (2014), “Ni
meramente natural ni remotamente universal: avatares de la teoria
sexo/género”, Izquierda, 19. — J. Fernandez (2003), “Los cuerpos del
feminismo”, en D. Maffia (comp.), Sexualidades migrantes: género y
transgénero, Buenos Aires, Feminaria. — E. Gomariz (1992), “Los estudios
de género y sus fuentes epistemologicas. Periodizacion y perspectivas”,
ISIS Internacional, 17. — M. Lamas (comp.) (1996), La construccion
cultural de la diferencia sexual, Ciudad de México, PUEG; (1999),
“Género, diferencia de sexo y diferencia sexual”, ; Género? Debate
Feminista, 10(20). — J. W. Scott (1990), “El género: una categoria util para
el analisis historico”, en J. Amelang y M. Nash (comps.), Historia y género:
las mujeres en la Europa moderna y contemporanea, Barcelona, Alfons el
Magnanim. — P. Viturro (2007), “Constancias”, VII Jornadas de Sociologia,
Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires.

SUSANA B. GAMBA - FLAVIA AZURI



	Género/perspectiva de género

