
Sapriza,  Graciela,  2011. "El voto femenino en Uruguay, 1900-1932". En: Barry,  Carolina,
Sufragio  femenino.  Prácticas  y  debates  políticos,  religiosos  y  culturales  en  Argentina  y
América. EDUNTREF, Buenos Aires. ISSN/ISBN: 978 871172733

El voto femenino en Uruguay
(1900-1932)

Graciela Sapriza
Universidad de la República 
Uruguay

-“Es posible mi amiga que sea usted sufragista?  Usted una mujer tan elegante y 

distinguida ¿dónde quedarán los lindos piececitos calzados a lo Luis XV?.

- Pero, Doctor, si no cambiaré mis zapatos Luis XV para ir a las urnas”

“Acción Femenina”. Noviembre de 1919, p. 2

El novecientos, escenario de las luchas por el sufragio 

El  liberalismo  como  propulsor  de  la  modernidad  es  un  rasgo  que  caracteriza  al

Uruguay del novecientos, en particular el referido a la secularización de las instituciones del

Estado. Las posiciones liberales se radicalizaron y sus dirigentes enfrentaron tempranamente a

la  Iglesia  católica  (las  dos  leyes  de  divorcio  aprobadas  en  1907 y  1913,  podrían  incluso

explicarse desde esta óptica),  culminando en 1919 con la separación de la iglesia y el Estado,

a  través  de  la  nueva Constitución  que se  puso  en  vigencia  en ese  año.  En ese marco  se

desarrollan las batallas y negociaciones políticas para conseguir el voto para las mujeres.

El  cruce  de  siglos  es  también  el  del  mayor  aporte  de  la  inmigración

(predominantemente) europea que constituye la clave de la rápida urbanización y el inicio de

la formación de las clases trabajadoras. Las doctrinas sociales que acompañan la gestación del

proletariado, especialmente el anarquismo y el socialismo tuvieron una rápida difusión. 

Los modelos de participación ciudadana se consagraron en la Constitución de 1830 y

en el Código Civil de 1868. Por la Constitución -que dio nacimiento al país independiente-,  se

excluía a las mujeres del derecho a votar y a ser elegidas (igual que a los analfabetos, peones a

sueldo y dependientes) por el  Código Civil-  su matriz  era el  “Código Napoleón” – se las

consideraba eternas menores de edad, no podían administrar sus bienes, no podían elegir su

residencia y no se protegía su vida en caso de adulterio.

1



Las voces que cuestionaron y replantearon la organización de la sociedad  y el lugar de

la mujer provenían de diferentes ámbitos de acción y tenían distintos orígenes sociales. Las

hubo burguesas y obreras,  liberales  y anarquistas.  Defendieron diferentes  propuestas,  pero

coincidían en el objetivo último, modificar la situación de opresión y exclusión de las mujeres.

La primera camada de maestras que acompañaron la Reforma Escolar impulsada por

José Pedro Varela en 1875 (contemporánea a las transformaciones “macros” modernizadoras),

fueron las pioneras del feminismo en el Uruguay. La maestra María Abella fundó en 1911 la

sección uruguaya de la Federación Femenina Panamericana en el Ateneo de Montevideo. El

primer Consejo Nacional de Mujeres (1916) fue fundado por la maestra Paulina Luisi. 

En 1881 un Comité de mujeres socialistas de Montevideo publicó una convocatoria en

la prensa, pertenecían a la 1ª. Internacional (AIT, Asociación Internacional de trabajadores).

Una joven  que firmaba como Mercedes, escribía en la Lucha Obrera (1898) promoviendo la

asociación de mujeres en Sociedades de Resistencia. Y en las páginas del Derecho a la Vida

(julio de 1896), se leía “Yo que soy mujer me creo perfectamente vuestra igual” al dirigirse a

sus compañeros de lucha revolucionaria quien firmaba como “la mujer rebelde”.

Obreras  y  sufragistas  quedaron  entroncadas  históricamente  en  sus  luchas  por  la

“emancipación” de la mujer y por el mejoramiento de las condiciones de vida de las mujeres

trabajadoras por un lado, y por el bien de todas las ciudadanas por  otro. Para unas la fórmula

será  la  de  conquistar  el  voto  como  “piedra  angular  de  todos  los  derechos”,  para  las

trabajadoras se formulará como “igual salario para igual trabajo”. Ambas corrientes alentaron

la aparición en escena de lo que se denominó “la cuestión femenina” que junto a la cuestión

obrera suscitó un amplio debate en el 900´. 

La sensibilidad frente a las clases menesterosas y sus enfermedades se manifestó a

través de la proliferación de sociedades filantrópicas,  casi  todas dirigidas  por mujeres  que

tenían una privilegiada situación social, por origen de clase o prestigio de sus esposos. No es

un desmedro, fue una forma de dar un paso hacia el mundo público a través de la acción social

que  les  permitía  romper  con el  encierro  doméstico  burgués  y  que  a  la  vez  ampliaba  sus

horizontes. Esta fue otra veta de participación de las mujeres que en un determinado momento

confluyó con las otras dos corrientes.1

1 Si bien en el período se difunde la propuesta de un  “feminismo cristiano”, existen documentos de
los Obispos y las  Damas católicas  al  respecto,  pero más que una fuerza  a favor,  aparece  como una
respuesta combativa al feminismo y finalmente una “adaptación” resignada a los cambios.

2



Las primeras reformas

Las dos primeras décadas del siglo XX fueron de  una gran efervescencia política y

social porque se trazaba un proyecto de país diferente. Este proyecto de país – el Uruguay

Batllista,  por  la  impronta  dada  por  José  Batlle  y  Ordóñez  (dos  veces  presidente  de  la

República,1903-1907,  1911-1915),  se  destinaba  a  favorecer  a  los  sectores  urbanos,  a  una

naciente  clase  media  y  un  proletariado  industrial  a  los  que  se  integraron  los  inmigrantes

europeos y sus descendientes. El resultado fue la transformación del Uruguay en el primer

Estado de Bienestar de América Latina.

Una de las iniciativas para la puesta en marcha de ese proyecto fue la reforma de la

Constitución  de  1830,  la  propuesta  del  voto  universal  masculino,  parte  sustancial  de  la

Reforma  constitucional,  permitió  a  las  feministas  presentar  un  petitorio  reclamando  sus

derechos como ciudadanas. De ahí en más se entabló la lucha por el sufragio que costaría más

de dos décadas de marchas y contramarchas. 

Posiciones frente a la “cuestión femenina”

¿Qué influencias  ideológicas  podrían  rastrearse  en la  actitud  del  batllismo hacia  la

mujer? Existen algunas referencias bastante obvias, por haber sido citadas por el propio Batlle,

como Stuart Mills o de la feminista española Concepción Arenal. No obstante se sabe que esta

corriente política no se caracterizó por su rigidez doctrinaria ni por limitarse estrictamente a

unas fuentes determinadas. Más bien caracterizó a Batlle su flexibilidad y su pragmatismo al

servicio de un modelo de sociedad que aspiraba a construir. Y en este sentido pensamos que

debió  haber  sido  aún más importante  como influencia  la  experiencia  europea  de  Batlle  y

Ordóñez,  en  momentos  en  que  las  corrientes  feministas  y  especialmente  el  sufragismo

intensificaban allí sus campañas.

También  es  evidente  que  algunos  de  los  rasgos  generales  de  la  ideología  batllista

incidieron en especial en las concepciones sobre la mujer. Adela Reta ha señalado con acierto

que el pensamiento de Batlle acerca de la mujer deriva de sus concepciones más generales

acerca  del  ser humano como criatura racional,  cuya libertad y cuya esencial  dignidad son

especialmente  afirmadas  y  valoradas.  Ello  se  inserta  coherentemente  en  el  marco  de  una

3



postura filosófica inspirada como es notorio en las ideas de Ahrens2. Para Batlle pues, la mujer

era ante todo "persona", con la plenitud de significaciones que atributa a ese término.

El  anticlericalismo,  con el  nuevo sesgo que  le  imprime  el  batllismo en  estos  años

constituye  otra  vertiente  que  se  relaciona  también  con el  problema  femenino.  Desde  esta

postura, la emancipación de la mujer estaba indisolublemente unida a su alejamiento de la

influencia  de  la  Iglesia,  y  este  objetivo  se  persiguió  deliberadamente.  En  el  proyecto  de

sociedad avanzada y laica que se postulaba, la mujer no sólo no podia quedar al margen, sino

que debía participar activamente dado su rol de educadora de las nuevas generaciones, o de

"transmisora de ideología", como diríamos hoy.

Por último la iconoclasia  y el  desprecio por ciertos convencionalismos de la moral

corriente -característicos del batllismo radical-, tuvieron su reflejo en otros aspectos referidos a

la mujer. Un ejemplo es la defensa de las madres solteras, para las cuales se reivindicaron no

sólo la dignificación moral, sino también sus derechos económicos (para el mantenimiento del

hijo) y civiles (patria potestad).

En  la  actitud  de  Batlle  con  respecto  a  la  mujer  coexistieron  dos  vertientes

aparentemente antagónicas. Por un lado encontramos una modalidad protectora, que conserva

algunos rasgos "caballerescos" y mucho de paternal y se expresa fundamentalmente en el área

laboral (legislación especial protectora de la mujer) en la protección de la maternidad (que

llega  a  considerarse  como "sagrada")  y  en  la  seguridad social  (con regímenes  jubílatonos

especiales).  Por  otro  lado  se  intentaba  "promover"  a  la  mujer,  reivindicando  todos  sus

derechos, sus capacidades y posibilidades como ser humano, e incitándola a superar el estado

de "inferioridad" en que se encontraba (del cual se culpaba en gran parte a la Iglesia). 

En ese sentido se facilitó el acceso de la mujer a la educación secundaria y superior y

se desarrollaron activas campañas tendientes a lograr la igualdad civil y política. Se postulaba

que el voto femenino y el trabajo de la mujer fuera del hogar no iban a producir ni el caos en la

familia ni la anarquía en la sociedad. En consecuencia las movilizaciones llevadas a cabo por

las feministas fueron vistas con simpatía y apoyadas por este grupo político.

Algunos de estos aspectos "feministas" del discurso batllista aparecen adecuadamente

reunidos en "El Día", en momentos en que la Convención del Partido Colorado se hallaba en

la tarea de concretar su Programa de Principios:

"La  mujer no es, ni debe ser más, como parte constitutiva de la sociedad humana, flor de

invernadero, fantasía de vitrina, apta pura y exclusivamente para el regalo de los ojos y para

2 Reta, A. Batlle y la mujer, en “Batlle, su vida, su obra”. (varios autores) Ed. Acción. Montevideo,
1963, pp. 153 ss.

4



servir de objeto de placer"... "La mujer, como el hombre, una personalidad en plenitud, capaz

como tal de derechos y deberes en absoluto equivalentes a los de los hombres. La religión

cristiana  es  la  culpable  del  estado  de  inferioridad en  que  la  mujer  ha  vegetado  durante

siglos"...

"Reaccionando  contra  este  orden  de  cosas,  en  fecha  relativamente  próxima  surgió  un

poderoso movimiento  intelectual en  el  que  han participado  con  igual  empeño  mujeres  de

selección y hombres de sano espíritu, y  con el que se ha procurado devolver a la mujer el

goce pleno de los derechos inherentes a su calidad de ser humano"...

"La  equiparación  absoluta  de  los  derechos civiles  y  políticos  de  los  dos  sexos  es  el

desiderátum último que hoy se persigue" 3

En el área de la educación, quizás uno de los campos donde el batllismo alcanzó sus

mayores logros, estuvieron presentes las dos modalidades que antes señalábamos. La llamada

"Universidad de Mujeres" (creada en 1912) constituía una institución de enseñanza secundaria

dedicada  exclusivamente al  alumnado femenino.  Con su creación se aceptaba  de hecho la

separación por sexos de la enseñanza, impuesta por los prejuicios de la época. Pero al mismo

tiempo se allanaba así realmente el acceso de la mujer a la educación, facilitando para el futuro

la eliminación de aquellos mismos prejuicios. Asi al mismo tiempo que se la "protegía", se

impulsaba  a  la  mujer  a  dar  un  paso  hacia  adelante  en  la  educación,  como efectivamente

sucedió.

Una vertiente en que pesan más los aspectos "paternalistas" es la legislación laboral

propuesta por el batllismo y en particular todo lo referente a la protección de la maternidad. La

Convención del Partido Colorado en 1922 proclamó que: "La mujer madre merece bien de la

República, cualquiera sea su estado civil", agregando en tono apologético: "Madres que, por

serlo, ya debéis ser consagradas como sagradas" 4

Esta exaltación de la maternidad y de la capacidad de sacrificio de la mujer-madre (a la

que se llegó a comparar con un inválido cuando tenía un niño de pecho)5 coincide en gran

parte con la concepción tradicional del rol de la mujer. Tiene sin embargo matices diferencia-

les, pues el modelo propuesto no es aquí la simple "reproductora biológica" sino más bien la

"reproductora social" 6. Se la concibe sobre -todo como educadora altamente calificada y ama

3 Diario “El Día”, Montevideo,  17 de octubre de 1922.
4 El Día, 20 de noviembre de 1922.
5 Giudice, González Conci, Batlle, su vida y su obra. Montevideo, 1959, p. 314.

6 (•) En este concepto le compete no sólo la reproducción biológica y el mantenimiento diario e intergeneracional de la 
fuerza de trabajo sino también la reproducción de las pautas ideológicas vigentes en la sociedad; en una palabra la 
"reproducción" de todo el orden social.

5



de  casa  racional  y  eficiente,  cumpliendo  una  serie  de  tareas  vitales  para  el  buen  fun-

cionamiento de la sociedad. En particular el batllismo aparece totalmente consciente del rol

que desempeña la mujer en el seno de la familia en su carácter de primera "socializadora" del

niño, al cual transmite valores y motivaciones.

Para precisar la concepción batllista sobre la mujer, resulta fundamental analizar los

planteos del filósofo Carlos Vaz Ferreira (1873-1956) sobre el tema. El sintetizó las tendencias

ya existentes en esa corriente, elaborándolas teóricamente y agregándoles nuevos matices. Su

punto de vista, difundido desde la cátedra universitaria, la prensa y el Parlamento, no sólo se

tornó prácticamente en doctrina oficial acerca de la mujer, sino que alcanzó una aceptación

extendida  en  toda  la  sociedad.  Y  si  bien  en  algunas  facetas  (como  el  "feminismo  de

compensación") ha sido superado por las propias leyes (como la de Derechos Civiles de la

Mujer aprobada en 1946), otras concepciones suyas —entre ellas los criterios referentes al

trabajo  femenino fuera del  hogar— siguen totalmente  vigentes  e  integradas  a  la  ideología

dominante en el Uruguay.

Como punto de  partida  señalaba  Vaz Ferreira  un  hecho biológico  que  consideraba

fuera de toda duda:  "Somos una especie fisiológicamente organizada en desventaja para la

hembra".

A partir  de  este  hecho,  establecía  el  principio  que  debía  regir el enfoque  de  esta

problemática:  el  ideal  no era igualar  la  condición  del  hombre y la  mujer,  sino corregir  o

"compensar"  la  desigualdad.  El  mismo  auto  tituló  su  postura  como  un  "feminismo  de

compensación", ... "si quisieran darme el nombre de feminista que yo no repugno". 7

Este  criterio  de  compensación  fue  adoptado  varias  veces  por  la  política  oficial  en

decisiones legislativas. Por ejemplo en la aprobación de la ley de divorcio de 1913, la que el

propio  Vaz Ferreira  llamó "Mi  ley'"  ..."porque es  casi  el  único  caso  en  que  algo  se  ha

traducido en pragmática... como yo lo proyecté". 8

Las  charlas  sobre  feminismo  que  él  dictó  en  la  Cátedra  de  Conferencias  de  la

Universidad de la República entre 1914 y 1920 cumplieron una función política y pedagógica,

influyendo en proyectos legislativos posteriores, como el relativo a derechos políticos en el

cual se admitió expresamente el criterio de "compensación". Aún en 1925 el diputado batllista

Minelli,  manifestaba en una discusión parlamentaria:   "No basta equilibrar a la mujer y al

hombre  desde  el  punto  de  vista  de  los  derechos  civiles.  Es  necesario  hacerle  mayores

concesiones a la mujer para compensar la forma cómo es todavía tratada en la sociedad"... 9

7 Vaz Ferreira, C. “Sobre Feminismo”. Conferencias.  Montevideo, 1957, p. 111.
8 Ibidem.
9 El Día, 7 de octubre de 1925

6



Las ideas de Vaz Ferreira sobre la familia y el rol de la mujer en ella, constituyen aún

hoy una especie  de paradigma en la  sociedad uruguaya.  Considera  que la  mujer  debe ser

instruida y puede asumir tareas fuera del hogar, pero siempre con una dedicación parcial, dado

que tiene una serie de "cargas propias" e intransferibles en el hogar: "fisiológicas, derivadas de

ellas y psicológicamente conexas".

En  teoría  la  mujer  tiene  abiertos  todos  los  campos  pero  dada  la  forma  en  que  es

valorado lo doméstico, en la práctica sus mejores energías se dedican al hogar. En suma, como

dice Vaz Ferreira "...el matrimonio es, en grueso, un regulador de la actuación de la mujer en

las profesiones y empleos...".

Por último, es interesante comparar la propuesta de Batlle de adelantarse a resolver los

problemas sociales antes de que fueran insolubles, con la afirmación de Baltasar Brum, en el

sentido  de  que  "felizmente  en  nuestro  país,  y  lo  compruebo  con  verdadero  orgullo,  los

hombres públicos se han preocupado ya sin esperar las solicitaciones femeninas de reparar

esa situación..."10

Los  socialistas  asumieron  desde  temprano  una  posición  clara  sobre  la  cuestión

femenina. Señalaban ya la doble subordinación (de clase y de género) de que era objeto  la

mujer obrera: "Explotada en el taller por los patrones... Maltratada en el hogar por maridos y

padres de consuno, por un mal principio de autoridad concedido por las leyes a los hombres.

En el terreno de la explotación, la mujer lo es mucho más que los hombres" 11

En el año 1907 el Partido Socialista, aún en proceso de formación, se planteaba una

serie de reformas necesarias para la sociedad uruguaya. La situación de la mujer era una parte

importante de su programa, en que incluían la reforma del Código Civil, la igualdad civil y

política y el divorcio "absoluto". En esa fecha, su órgano de prensa "El socialista" publicaba

un artículo sobre "La mujer y el verbo nuevo", donde se reconocía que la condición de la

mujer había evolucionado en forma positiva en nuestro medio, iniciando su liberación de los

dos polos que la subyugaban anteriormente; la frivolidad y el fanatismo. La mujer no era ya

"un objeto que pertenece al  hombre en propiedad".  Pero se hacía  ver que éste sólo era el

principio de un largo camino. Se hacía necesario quebrar el cerco de los prejuicios que ataban

10 Baltasar Brum, redactó el documento más completo sobre Derechos civiles y políticos para la
mujer en 1921. Fue considerado como el “adalid del feminismo” y de hecho las dos leyes fundamentales,
la de sufragio y luego la de Derechos Civiles, tomarán como base de su redacción el documento de Brum.
Ejercía la Presidencia de la República en el momento del golpe de estado de Gabriel Terra, en marzo de
1933 y como forma de rechazo al golpe, se suicidó en la calle, rodeado de sus correligionarios. 

11 El Socialista. Montevideo, 1º. De setiembre de 1907

7



a las mujeres y las convertían en “víctimas sociales” o “esclavas”, puesto que si actuaban de

acuerdo  a  las  normas sociales eran explotadas  y  si  luchaban  en contra  de  ellas  eran

"combatidas y vilipendiadas" 12

El Partido Socialista analizó la problemática femenina a la luz de un enfoque marxista,

(a  través  de  su  dirigente  Emilio  Frugoni).  Por  ejemplo  al  encarar  el  problema  de  la

Universidad de Mujeres (en 1911), asociaba el surgimiento del feminismo al del proletariado

organizado.  En  consecuencia  consideraba  que  las  aspiraciones  femeninas  también  serían

logradas  con  el  triunfo  del  socialismo:  "...reconozcamos  que  el  feminismo  es  una

consecuencia de la opresión en que se mantiene a la parte más débil de la humanidad, que él

surge como una reacción contra las injusticias y las desigualdades de que se la hace víctima

—y para ser lógico deberíamos reconocer también— y yo... no sólo lo reconozco sino que

altamente lo proclamo— que éstas aspiraciones feministas se hallan comprendidas en las

aspiraciones  más  amplias  del  socialismo,  cuyo  triunfo,  al  asegurar  para  todos  los  seres

humanos la justicia y la subsistencia, realizará la emancipación completa de la mujer, fin que

el verdadero feminismo debe proponerse" 13

En otros  momentos  sus  argumentos  parecen claramente  inspirados en la  lectura  de

algunos  capítulos  de  Engels:  "...Desde  que  surgió  la  maquinaría  moderna...  el  primer

dislocamiento sufrido por el hogar... es aquel que impone el alejamiento del hombre del taller

de familia, el segundo dislocamiento y sin duda más grave, ...cuando obliga a la mujer a

abandonar  las  tareas  domésticas  para  hacerse  útil  en  el  terreno  del  comercio  o  las

industrias".14

Frugoni  adhería  al  pensamiento  de  aquellos  socialistas  (como  Augusto  Bebel)  que

consideraban que la evolución del capitalismo, al requerir la incorporación de las mujeres a la

producción social, creaba las precondiciones materiales para su emancipación. Este proceso

era visto como irreversible.

En cambio otras corrientes socialistas consideraron en un momento como negativa la

incorporación de la mujer al mercado de trabajo, por las condiciones extremadamente duras en

que ocurrió y los bajos salarios recibidos. En el Río de la Plata los ecos de esa polémica se

perciben cuando frente a esta postura de Frugoni —cercana a la de un sector de la social-

democracia alemana— encontramos a una militante socialista argentina —Gabriela Coni—

12 Ibidem
13 Diario de Sesiones H. C. de Representantes. Año 1911.  T. 215. p. 25.
14 Frugoni, E. La mujer ante el derecho. Ed. Iberoamericana, Nontevideo. 1940, p. 80.

8



quien en 1903 recomendaba a los obreros que sólo "en caso de absoluta necesidad" enviasen a

sus mujeres a las fábricas. 15

Es que en todos los países esta incorporación de la mujer a la fuerza de trabajo estuvo

marcada  por  una  acentuada  explotación  (bajos  salarios  y  horarios  extenuantes).  La

competencia que ellas hacían al trabajo masculino —y esto agregaba otro elemento polémico a

la cuestión— se debía según Frugoni a que ellas eran por lo general "obedientes y sumisas" y

"particularidad verdaderamente preciosa para los capitalistas"... "ser reacias a congregarse en

ligas  de  resistencia  o  de defensa  gremial"...  "todas  estas  y  otras  más  constituyen grandes

ventajas para los industriales que explotan el trabajo de la mujer".

Frente a esta situación lo que proponía el socialismo era: ..."'tratar de que las mujeres

no hagan la competencia al hombre ofreciendo su mano de obra a precios ínfimos, ...sino que

por el contrario adquieran ellas también la conciencia de sus intereses de clase... para no

perjudicar  al  hombre  y  para  no condenarse  a  sí  mismas  a  una situación  permanente  de

inferioridad económica, ...este es el remedio que hemos encontrado los socialistas, ...tratar

que las mujeres se coaliguen entre si en los oficios monopolizados por ellas, formen grandes

ligas de resistencia... y se incorporen a las agrupaciones de trabajadores... de esta manera se

consigue contrarrestar  la  tendencia  del  capital  a deprimir...  los salarios  y  a aumentar  la

jomada de trabajo".16

Agregaba Frugoni un elemento original para la época, el reconocer que el trabajo de la

mujer en la casa era productivo: "Porque la mujer que cuida de los productores, haciendo la

comida o remendando la ropa, es también desde su esfera de acción doméstica, una importante

productora de valor".17 

Aunque  nos  debemos  preguntar  hasta  qué  punto  aún  un  dirigente  socialista  podía

sustraerse a su medio, cuando leemos lo siguiente: “Yo no negaré que el verdadero centro de

la vida femenina sea el  hogar"...  justificándolo porque "En la gran ley de la división del

trabajo a la mujer le corresponden tareas determinadas". Aunque percibía que esta situación

podía ser circunstancial; porque agregaba: "al menos mientras no se cambie fundamentalmente

la disposición actual de las cosas “18

En cuanto a la problemática femenina, el socialismo puso énfasis en la participación de

la mujer en la producción social y en el logro de la conciencia de clase. Luchó por lograr los

derechos políticos y civiles para la mujer y acompañó en muchos proyectos la posición del

15 Feijoo, M. C. Los conflictos gremiales femeninos en 1904. Buenos Aires. 1979, mimeo. 
16 Frugoni, op. Cit. P. 115.
17 Ibid, p. 171.
18 Ibid, p.  171.

9



oficialismo, a través de la participación política en el marco del orden burgués (de la misma

forma que lo hacía para el proletariado en su conjunto). Muchas veces cumplió la tarea de

hostigar al batllismo para hacerlo más operante. 

Parecería  evidente que la primera etapa de conformación de corrientes feministas o

femeninas no puede estudiarse al margen de la constitución del movimiento obrero —como lo

señala Feijóo para la Argentina—. Se debe tomar en cuenta que los anarquistas, que con-

sideraban la destrucción del orden burgués como el paso previo para la construcción de una

nueva  sociedad  (recordemos  que  la  militancia  gremial  era  considerada  una  "gimnasia"

revolucionaria)  debieron  trazar  también  una  estrategia  referida  a  la  creación  de  un  orden

familiar  alternativo,  donde se cuestionó la opresión sufrida por la mujer en el  matrimonio

burgués. Sus dardos se dirigieron fundamentalmente a criticar la educación y la religión que

condicionaban a la mujer.

A principios de siglo predominó en los gremios la orientación anarquista vertebrada en

torno a la Federación Obrera Regional Uruguaya (FORU). Esta organización, creada en 1905,

mantuvo durante el período una línea sindicalista opuesta a la participación política dentro del

marco burgués-republicano, oponiéndose asimismo al naciente Partido Socialista. 

Muchas de las iniciativas referentes a la mujer encontraron una cerrada negativa en la

oposición conservadora. Sobre todo aquellas que consideraban podían poner en riesgo a la

familia o las fortunas (como el divorcio) y también las que incitaran a la mujer a participar

junto al hombre en reivindicaciones de tipo social o económico.

Quizá el primer enfrentamiento tuvo lugar durante la discusión de la ley de divorcio en

1907.  En  el  debate  parlamentario  se  trasluce  hasta  qué  punto  se  consideraba  a  la  mujer

asimilada  totalmente  al  ámbito  doméstico,  siendo  un  compromiso  exclusivo  de  ella  el

mantener  a la  familia  unida.  También aparece  hasta  qué punto el  matrimonio  se concebía

como un contrato en función de la reproducción y de la consolidación de las fortunas.

En su condena de la emancipación femenina coincidían los conservadores con muchos

"liberales" de clase alta. En efecto, su liberalismo implicaba más que nada una postura ante el

problema religioso,  o  en  el  mejor  de  los  casos  se  restringía  a  la  esfera  política,  pero  no

implicaba  un cuestionamiento  de la  estructura  social,  ni  de las  concepciones  tradicionales

acerca de los roles del hombre y la mujer.

Tomemos  un ejemplo,  del  diario  católico  "El  Bien  Público",  en el  cual  señala  su

coincidencia con los liberales en lo referente al rol de la mujer:

1



"Con grata sorpresa he leído en un diario liberal de hoy, un grito de alarma, elocuentísimo,

contra la destrucción de la familia. "El País" en su editorial protesta contra el proyecto que se

estudia en la  Cámara de Diputados sobre los derechos de la  mujer,  mitad error y  mitad

explotación electorera, y nos dice:

"Todo aquello que inculque en el sexo femenino el afán de identificarse con el hombre y le

imprima el afán de abandonar la familia para precipitarse a hacer de la vida una continuada

aventura,  conspira  contra ese  núcleo  céntrico  y  hasta  ahora inusitado,  en que  reposa la

sociedad moderna. ¡Que cada mujer se nos salga queriendo vivir "su verdadera vida" como

Edda  Gabler,  y  que  cada  niña  se  nos  precipite  a  hacer  la  estrella  ante  el  objetivo

cinematográfico, dejando tras de si la placidez del hogar y despidiéndose de la casa familiar

con  un  seco  portazo!  Y  tendremos  así  que  variarían  fundamentalmente  las  bases  de  la

sociedad contemporánea”. 19

Por la misma época la Unión Social del Uruguay, entidad católica, organiza su "IV

Semana Social" con una serie de conferencias centradas en el tema de la familia. Se trató allí

de la "defensa de los principios cristianos sobre la familia, la familia como célula social, el

divorcio  en el  mundo, la  ruina  de la  familia  por el  lujo y el  mal  gobierno de la  casa,  el

principio de autoridad en la familia", etc.20

Estas  conferencias  constituyen  un  excepcional  resumen  acerca  de  la  posición

conservadora  sobre  la  mujer.  Veamos  algunos  conceptos  del  R.  P.  Salaberry  sobre  "la

autoridad de la familia":

"El matrimonio, por su naturaleza y por su fin primordial, aunque no único, está destinado a la

procreación de la prole. La fecundidad y la crianza de los hijos, inhibe a la madre durante las

tres  cuartas  partes  del  tiempo  de  esa  vida  que  pudiéramos  llamar  la  vida  útil"...  "Por

consiguiente  en  una  familia  completa,  normal  y  en  plena  marcha  de  sus  funciones,  la

naturaleza nos indica que la autoridad pertenece en primer lugar al padre y en segundo lugar a

la madre".

"La escuela de feminismo exagerado con Elisa Farham quiere abolir la autoridad paterna; y

con ello lo que conseguirá es dejar desamparado el hogar y a merced de violentas olas en

medio  del  vendaval"...  "la  fuerza  de la  mujer  no está  en la  imposición,  en el  desprecio  e

insulto, sino en el reconocimiento de los justos derechos del varón, en la amabilidad y en el

amor".

19 El Bien Público. Montevideo, 25 de octubre de 1925.
20 El Bien Público, 10 de octubre de 1925.

1



"Con  el  feminismo  exagerado  corren  parejas  el  protestantismo,  liberalismo,  socialismo,

comunismo  y  bolcheviquismo,  que  por  diferentes  caminos  van  a  un  mismo  término:  la

disolución del hogar y el desprestigio de la autoridad en la familia. Los he nombrado en ese

orden, porque es el orden de graduación ascendente hacia la completa aniquilación del hogar y

por lo tanto oí completo desquicio del principio de autoridad en la familia".21

Sin embargo otras posiciones dentro de las filas católicas se mostraron más flexibles al

enfrentar  los  cambios  que  traía  aparejada  la  modernización,  o  mostraron  una  faceta  más

inteligente, no oponerse a todo, asimilar e incluso defender determinados “progresos” para la

mujer, por ejemplo el derecho al trabajo fuera de la casa y, en ese caso, el salario igual al del

varón.  El  Obispo  de  Montevideo  Mariano  Soler  será  el  creador  de  esa  respuesta:  “el

feminismo cristiano”. En su Pastoral de 1904  sobre el “culto de la Santísima Virgen María”

expuso lo que él entendía por un “feminismo legitimo introducido por el cristianismo” frente

al “falso feminismo” de los librepensadores. 22

Ya avanzado el siglo encontraremos posiciones a favor del voto en algunos connotados

católicos, como el “poeta de la patria”, Juan Zorrila de San Martín que sostendrán la “justicia”

del  voto  para  la  mujer  en  1921.23 Cuando  la  aprobación  de  la  Ley  de  sufragio  se  hizo

inminente  se  sumarán  algunas  otras  opiniones.  Por  ejemplo  la  de  Nélida  Madoz  de

Barthesagui una conocida dirigente de las damas católicas. Definía que “ningún partido está

más necesitado de votos que el católico y hay que contrarrestar el efecto de los nuevos votos

que aportarán a los demás partidos las mujeres librepensadoras”24. 

Complejidades feministas

21 El Bien público. 24 de octubre de 1925.
22 En el año 1906 se asitirá a movilizaciones masivas de mujeres católicas en oposición a la Ley de

divorcio en estudio en ese período. se llegaron a recolectar 100.000 firmas contrarias a la iniciativa. (al
menos así  lo dice la leyenda).  El  15 de agosto se creó la “Liga de Damas Católicas”,  sumándose al
movimiento internacional católico que movilizó a las mujeres (el “sexo devoto”) en un “apostolado “a
favor de los valores cristianos y en clara respuesta al embate secularizador de los Estados. 

23 El  País, Montevideo, 5 de julio de 1921.
24 Madoz  de  Barthesagui,  N.  “En  defensa  de  la  mujer”.  Montevideo.  Talleres  gráficos  El

Demócrata,  1931, pp. 14-15. Citado en Caetano, G. Geymonat, R. La secularización uruguaya (1859-
1919). Montevideo. Taurus Ed. 1997. 

1



El Consejo Nacional  de Mujeres  se  creó en una coyuntura relativamente  favorable

(1916). En el Proyecto de Reforma Constitucional de 1913 estaba planteado y se discutiría en

la Constituyente el establecimiento del voto universal masculino. El ambiente político no era

demasiado hostil  para  los  planteos  feministas.  La discusión del  tema  había  hecho camino

durante  esos  años.  Batllistas,  socialistas  y  algunos  liberales  serían  los  aliados  de  las

sufragistas. La figura de Paulina Luisi se destaca en estas circunstancias, tuvo la habilidad de

convocar y conseguir el apoyo de las sociedades de beneficencia encabezadas por las damas

de sociedad. 

Elena Puig de Turenne, esposa del eminente obstetra y Decano de la facultad de Medicina,

fundó el  Instituto Pro Mater, destinado al  auxilio de las madres pobres. Ernestina Méndez

Requena de Narvaja -apellidos que no necesitan presentación- era la Presidenta de la Liga

Uruguaya contra la Tuberculosis, el «mal del siglo» para los contemporáneos. Adela R. de

Morató figura en la dirección del Instituto de Ciegos. El Doctor Alberto Brignoli a su vez,

Director del Hospital Fermín Ferreira, era el esposo de Haydée B. de Brignoli, secretaria del

Consejo Nacional de Mujeres. Brito Foresti, titular de la Cátedra de sifilografía de la Fac. de

Medicina estaba casado con la tesorera del Consejo feminista, Herminia M. de Brito Foresti.

La  presidenta  honoraria  del  mismo  fue  la  matrona,  Bernardina  M.  de  de  María.  Cuando

Paulina  logra  el  pronunciamiento  de  estas  sociedades  y  de  estas  mujeres  a  favor  de  los

derechos  de  las  mujeres  y  concreta  el  Consejo  feminista;  estaba  dando  un  gran  salto  e

impulsándolas a darlo.25

Algunos sectores vieron con simpatía esa movilización a favor de los derechos de la

mujer  como  testimonian  las  páginas  de  «El  Día».  Sin  embargo,  las  elecciones  para  la

Asamblea Nacional Constituyente de 1916, dieron mayoría a los sectores conservadores de

ambos partidos tradicionales y la decisión se postergó lo que provocó una dura réplica de

Paulina en «Acción Femenina», la Revista del Consejo Nacional de Mujeres:

«Cuando oímos, como hace pocos meses, a los hombres encargados por el pueblo de reformar

la carta magna de la Nación clamar con inconsciente suficiencia que la misión de la mujer es

la guardia del hogar y la procreación de los hijos; pensábamos con amargura en el hogar de las

sirvientas  como nosotras  mujeres.;  pensábamos en los  miles  de  mujeres  que,  a  la  par  del

hombre, pero con menos salario que él trabajan de sol a sol, en las fábricas y en los talleres; en

las innumerables empleadas que de pie cruelmente obligadas a ello por un mezquino sueldo,

pasan... encerradas en los talleres; en otras más miserables aún que, al precio de un salario de

25 Acción Femenina. No. 1. Integración de las Comisiones del Consejo Nacional de Mujeres.

1



hambre, cosen catorce y dieciséis horas para los registros; en las telefonistas, que con quince

faltas en el plazo de 13 meses pierden la efectividad de su empleo y nos preguntábamos qué

salvaje ironía o qué obtusa inconsciencia inspiraban las palabras de aquellos constituyentes

que no tuvieron reparo en negar a la mujer el derecho a la vida ciudadana, en nombre del más

sagrado de todos los deberes; pero que, a estas esclavas del hambre, siquiera en nombre de la

maternidad humillada, no saben proteger como legisladores, ni muchas veces saben respetar

como hombres».26

La lucha sería prolongada y era necesario explotar las redes sociales que legitimaban

los reclamos feministas. «Es necesario también hacer una propaganda continua por la palabra,

en las conversaciones familiares cada vez que la ocasión lo propicie; es necesario atreverse a

dar conferencias o conversaciones públicas con este fin» /. . . / «Es necesario, pues, que esta

Comisión trabaje en todas las formas posibles para ejercer su propaganda por la prensa. . . que

combatan y escriban y vuelvan a escribir; e insistan y repitan. . .»27

Fanny Carrió de Polleri, esposa del diputado colorado-riverista fue secretaria de prensa

del Consejo,  además,  íntima amiga de Paulina,   mantuvo durante años una columna en el

Diario La Mañana según relato de su hija, Amalia. Y su testimonio directo confirma algunos

augurios  sobre  el  futuro  de  esta  asociación.  Por  un  lado  tendría  éxito,  dado  los  vínculos

inmejorables  con  la  clase  política  y  las  élites  influyentes,  pero  esas  alianzas  establecían

límites.

«Paulina se dio cuenta que con la relación interclases de las mujeres, el Consejo no seguía con la fuerza y con la

dureza que ella deseaba porque las mujeres de clases sociales altas frenaban las cosas. No sé si esas mujeres

entendieron hasta el final el feminismo. No sé, porque la vida posterior de ellas fue tan boba, como si nunca

hubieran pasado por el feminismo, y siguieron siendo mujeres de té, mujeres de vida social. Mi idea es que ella se

dio cuenta de que por aquel camino no iba a ningún lado y fundó la Alianza uruguaya de Mujeres en 1919 para

hacer una cosa más combativa». (Testimonio de Amalia Polleri)

Feminismo burgués

Las propuestas de las sufragistas no sólo recibieron críticas de los conservadores28 . Se

sumaron las de los sectores de izquierda, los anarquistas, opuestos por principio a toda gestión

26 Nuestro Programa. Acción Femenina, no. 1, julio de 1917
27 Acción Femenina, No. 1, julio de 1917. P. 35

28 La revista del Consejo Nacional de Mujeres reprodujo un sabroso diálogo entre un distinguido miembro
de nuestro Foro y una dama del más alto rango social, miembro del Comité Ejecutivo Feminista: “Es
posible mi amiga que sea usted sufragista? Usted una mujer tan elegante y distinguida ¿dónde quedarán
los lindos piececitos calzados a lo Luis XV?.- pero, Doctor, si no cambiaré mis zapatos Luis XV para ir a
las urnas”, fue la respuesta. Acción Femenina, noviembre de 1919, p. 2

1



que legitimara al Estado o la representación parlamentaria, fueron los más duros. Paulina fue

sensible a esos cuestionamientos porque las corrientes libertarias tenían un peso considerable

en los sectores obreros a quienes ella quería llegar, de hecho ella ayudó a formar el primer

sindicato de telefonistas.

La Batalla -periódico anarquista, dirigido por María Collazo-, publicó varios artículos

en tono jocoso contra la iniciativa de las mujeres «burguesas» de «meterle duro y parejo hasta

conseguir el derecho del voto» /cuando/ «nosotros los hombres, estamos desertando de las

urnas porque éstas resultan ya una vil patraña.. ¿Estas señoras no saben que en estas últimas

elecciones, y nada menos que elecciones para la transformación de la muy magna constitución,

nosotros, los hombres hemos boycoteado las urnas en un porcentaje de un sesenta y cinco por

ciento?» 29

Al  mismo  tiempo  ridiculizaban  las  costumbres  patriarcales  de  la  sociedad  que

imponían «amamantar y limpiar los chicos; fregar los pisos y la bajilla (sic), lavar la ropa y el

guisado.  Porque  ¡diablos!.  .  .  si  tenemos  que  hacer  todo  esos  nosotros!.  .  .  Yo,  que  soy

anarquista y que tengo como cualquier hijo de vecino mi lado flaco. . . que ya hubiera formado

hogar, y, al regresar del taller, sudoroso y cansado, con más hambre que maestro de escuela y

me encontrara con que ni fuego había y los críos que lloran a moco tendido. . . porque la

mamá se había ido al comité electoral de la sección! ¡Pensar que la culpa de todos los sinsabo-

res que se vienen sobre nuestras pobres cabezas la tienen Mibelli, Frugoni y compañía. Estos

caballeros parece que se hubieran propuesto patearnos el nido. Ensuciarnos el programita al

que estábamos acostumbrados.»30

Paulina,  se  hizo  eco  de  aquellas  críticas  y fundó,  la  Alianza  de Mujeres  en  1919,

trazando objetivos más amplios que el del sufragio; para otras feministas: «la piedra angular

de todos los otros derechos».

«La Alianza Uruguaya de Mujeres espera la cooperación de todos los elementos para poder

desarrollar con eficacia el vasto programa que tantas iniciativas de mejoras sociales encierra, y

en especial solicita el concurso de todas aquellas mujeres que al afrontar valerosamente la vida

por medio del trabajo honesto que dignifica y enaltece están más en contacto con la necesidad

de esas mejoras.»31

El  objetivo  de  extender  el  movimiento  hacia  las  mujeres trabajadoras  no  tuvo

demasiado éxito. En enero de 1924 el rechazo vino de filas comunistas; publicaba el diario

29 La Batalla, 20 de diciembre de 1917, p. 2
30  La Batalla 10 de mayo de 1917, p. 3
31 A.G.N. Caja 251, C. 6. F. 27. Nota manuscrita en borrador. Se adjunta una lista de talleres de

planchadoras para enviar la invitación.

1



«Justicia» de esa fecha: «El programa de la Alianza Uruguaya de Mujeres, una institución

burguesa  que,  como  tal  nada  hará  por  la  liberación  de  la  mujer»...”Ninguna  actividad

liberadora -por más inteligente que sea- podrá en la sociedad capitalista evitar que la mujer

esté sujeta a tal dependencia. . . la mujer tiene obligaciones dobles. . . nosotros afirmamos

nuestra fe de siempre en la liberación de la mujer obtenida sólo a condición del cambio de

régimen.»

La Alianza replicó: «No hay duda que la impaciencia revolucionaria no le deja ver. . .

la  labor  fecunda de la  Alianza.  En toda cuestión social,  lo primero que hay que hacer  es

empezar, es pues una cuestión de grados. Después de la conquista del sufragio, nacerán otras

aspiraciones» /que/ «conseguirán la transformación del régimen capitalista actual.»32

La  creación  de  esta  nueva  organización  puso  de  manifiesto,  también,  las  luchas

internas que existían dentro del Consejo. Otras mujeres empezaban a ganar prestigio dentro de

él: Alba Pinto de Vidal, que había sido elegida Presidenta del Consejo en 1922 en ausencia de

Paulina,  partidizó  la  propuesta  feminista  -fue  después  diputada  y  senadora  del  Partido

Colorado-. Paulina se opuso, aun militando en el socialismo, porque consideraba necesario

conservar la autonomía política de las organizaciones feministas. En 1923, durante el ejercicio

de Cata Castro de Quíntela se realizaron gestiones «conciliatorias» consiguiendo el apoyo de

la  Liga  de  Damas  Católicas  del  Uruguay  que  presidía  Margarita  Uriarte  de  Herrera,  se

sumaron la Bonne Garde y la Liga de la Bondad del Uruguay; alianzas que desdibujaban el

perfil y los contenidos del feminismo. Paulina se desvinculó públicamente en una entrevista en

«El Día» del 27 de julio de 1924.

«... Y sus luchas pro feminismo ¿no la han perjudicado?

Profesionalmente sí. En 1916 formé el Consejo de Mujeres, cosa que me enajenó antipatías de

entrada. No me pesa eso. Lo que me contrita es que el Consejo de Mujeres no sea lo que yo

hice. . . ni siquiera lo que exige que sea el Comité Internacional. De hecho no pertenezco por

ahora a él,  habiendo rehusado ir  a la  reunión internacional,  por haberse falseado aquí sus

verdaderos fines.

-¿Y la Alianza uruguaya de Mujeres?

No sé si a ésta la quiero porque es mi hija menor, o por los sinsabores que me ha dado el

Consejo. Es mi amor actual. Pero debo manifestar que la Alianza, en todas partes representa a

las  mujeres  avanzadas.  El Consejo Internacional  sostiene  ideas  anticuadas.  Aunque yo me

conformaría con que fueran esas las ideas del Consejo de Mujeres del Uruguay».38

32 A. G. N. Particulares. C. 252. C1, f. 211. Recortes.

1



En  el  No.  51  de  «Acción  Femenina»  se  anunció  la  suspensión  de  la  publicación,

«debido a las circunstancias especiales por que venía atravesando el Consejo», pero publicó un

número especial como un acto de «estricta justicia» dedicado al homenaje que se le realizara a

Paulina Luisi en la Sala Verdi el 9 de diciembre de 1925.33

Circunstancias 

La Ley de sufragio femenino se aprueba en forma relativamente  temprana (Para el

contexto latinoamericano, Uruguay y Brasil fueron los pioneros en 1932, al aprobar el voto

para elecciones de autoridades nacionales). A la efectiva movilización política y social llevada

a  cabo  por  las  feministas34,  se  sumaron  factores  políticos  y  sociales  —algunos  incluso

contradictorios— que favorecieron la aprobación de esta ley. Se observa asimismo un cierto

paralelismo cronológico e ideológico entre las campañas femenistas a favor del sufragio y las

propuestas emanadas desde la esfera política partidaria.

Nos detendremos en algunas fechas significativas, esto es: 1914, 1917, 1925 y 1932. 

En   1914,  porque inicia  el  debate  y  se  inserta  coherentemente  en  el  gran  impulso

reformista que caracterizó a ese periodo. La iniciativa de 1917, por enmarcarse en la intensa

movilización  política  que  acompañó  al  proceso  de  reforma constitucional,  tuvo  además  la

particularidad de ser presentada por los socialistas. 1925 y 1932 son dos fechas críticas. La

primera, por ser un momento de escaso peso electoral de la corriente batllista, pero de impulso

principista.  La  última,  porque  culmina  el  proceso  y  por  su  especial  complejidad,  dado  el

momento político que se vivía y la participación de sectores muy diversos.

La primera propuesta concreta a favor del sufragio femenino provino de filas batllistas.

En 1914 un grupo de legisladores de este sector —Héctor y César Miranda, Buero y Narancio

— presentaron un proyecto de ley concediendo el derecho de voto a la mujer.              Las ideas

expuestas por Héctor Miranda en los Fundamentos del  Proyecto de Ley expresan claramente

una tendencia radical dentro de la corriente batllista; radicalismo que integra la problemática

femenina a todo un cuestionamiento del orden social y político.
33 Acción Femenina, Año VIII, No. 51. Diciembre de 1925.

34 Las  sufragistas  recurrieron  a  la  argumentación,  publicaron  artículos  y  editaron  su  propia  revista,  Acción
Femenina, desde 1915 a 1924, negociaron y se apoyaron en los dirigentes más progresistas del espectro político.
Desplegaron una intensa actividad, realizaron actos públicos a menudo en locales oficiales como la Universidad
de Mujeres, el Instituto Magisterial o en la propia Universidad de la República. Organizaron campañas y llegaron
a recolectar 4.000 firmas a favor del voto para la mujer; publicaron artículos en los periódicos de tiraje masivo,
como el gubernamental El Dïa.

1



En la exposición realizada por Miranda en esa ocasión rebatió en forma anticipada uno

por  uno  los  argumentos  más  corrientes  en  contra  del  voto  femenino:  la  influencia  del

clericalismo fue uno de ellos, o la falta de preparación de la mujer para ejercer ese derecho —

aducida  por  Herbert  Spencer—  así  como  la  debilidad,  impulsividad  y  falta  de  raciocinio

atribuidos  a  la  mujer.  Para  el  legislador  eran  éstos,  "razonamientos  oportunistas  y

contradictorios" tendientes simplemente a justificar la dominación de un sexo sobre el otro

porque:

"El simple estudio de la legislación civil de los pueblos modernos demuestra que la situación

no es la misma para las dos mitades del género humano, y que, mientras una usufructúa todos

los privilegios la otra soporta todas las privaciones"...

"El voto de la mujer y la facultad correlativa de ser elegible es la garantía de media humanidad

contra la tiranía de los hombres".

Refiriéndose directamente a la situación de la mujer uruguaya Miranda hacia ver que

ella  se  encontraba  "en  la  misma  situación  política  que  los  ebrios  habituales,  que  los

delincuentes, que los niños, que los locos... Esto no es sólo injusto, irracional y contrario a la

Constitución, que fija taxativamente las incapacidades, sino también contrario al bien público y

al progreso social, que tienen mucho que ganar con la incorporación de la mitad del pais al

servicio de la República".35

Y porque además, para la filosofía política que sustenta el Proyecto,  la mujer debía

tener un derecho político propio y autónomo ya que  "en las democracias, la soberanía es el

conjunto de todas las voluntades humanas".

La prensa se hizo eco de la discusión del Proyecto. Señalaba "El Día" en 1914:  "En

tanto que se reconoce legitima y necesaria la intervención de los hombres en la vida política de

un país, se quiere limitar las actividades de la mujer al campo reducido del hogar. La mujer —

se  argumenta  con  frecuencia—  tiene,  dentro  de  la  vida  social,  un  género  de  labor

predeterminado.  Debe  ser  una  compañera  privada  del  hombre,  encargarse  de  los  trabajos

domésticos y dedicarse al cuidado y educación de los hijos". "También los hombres tienen sus

ocupaciones especiales. El médico asiste diariamente a su clientela... El abogado toma a su

cargo la  tramitación de  sus  juicios.  El  comerciante,  el  obrero,  el  estudiante,  el  empleado

consagran parte de su vida en determinados trabajos... Y a nadie se le ha ocurrido que el

médico, el abogado, el obrero..., deben estar privados del sufragio. La mujer al encontrarse en

la obligación de llenar ciertos deberes está en la misma situación que los hombres. Si éstos

35 Diario de sesiones H. Cámara de Representantes. 14 de julio de 1924. Informe de H. Miranda p.
226.

1



tienen  razón  y  tiempo  para  votar,  es  absolutamente  justo  que  lo  mismo  acontezca  con

aquélla".36

En esencia lo que se dice es que el voto no distraerá a las mujeres de sus ocupaciones

habituales,  es  decir  el  hogar.  Los  testimonios  acerca  de  movilizaciones  femeninas  en  ese

momento son contradictorios.

Aún un defensor decidido de los derechos de la mujer como fue el socialista Frugoni

reconocía que: "Entre nosotros no se han producido es verdad agitaciones ni manifestaciones

sufragistas relativamente tan visibles y de tanta importancia", justificando la escasa moviliza-

ción por los prejuicios de la época: "...a mí me parece una exigencia excesiva e inadmisible la

de quienes, ...pretenden que las mujeres salgan a la calle en procesión cívica... desafiando así

el  ridículo,  afrontando el sarcasmo de los hombres incultos,  ...para lo cual se necesita un

verdadero espíritu de abnegación". 37

Contrastando  esta  supuesta  "timidez"  o  cortedad  femenina  para  las  manifestaciones

callejeras,  existen  sin  embargo testimonios  de una  activa  participación  de  la  mujer  en  los

partidos políticos. Es el caso de los comités femeninos de propaganda por la tercera presidencia

de Batlle y Ordóñez; o bien dentro del partido socialista, que encontró "en ese punto el mayor

eco y las más calurosas aprobaciones" en 1911 y 1912.

Existe además el antecedente de la sociedad femenina "Emancipación" que participó

activamente en campañas políticas de distintos tópicos en 1911; por ejemplo, la separación de

la Iglesia y el Estado.

La presentación de este proyecto en 1914 se explica como un empuje de las posiciones

más radicales dentro de la corriente “batllista”. Eran los últimos años de la segunda presidencia

de Batlle  que se caracterizaron por una intensa discusión política y un gran impulso a las

reformas sociales (dentro de ellas incluimos la aprobación de la ley de divorcio por la sola

voluntad de la  mujer en 1913). La publicación de los "Apuntes" del mismo Batlle en 1913,

actuó  como  un  detonante  al  proponer  el  Ejecutivo  Colegiado.  Esta  propuesta  provocó  (o

justificó) la primera escisión conservadora en el seno del Partido Colorado: el riverismo. Todas

estas circunstancias coinciden con las primeras inquietudes alrededor del voto femenino. A

pesar del innegable impulso reformista, no podemos descartar que en un momento de crisis

interna de ese Partido se pretendiera convocar a "la mitad de los habitantes" para ampliar sus

bases de apoyo.

36 El Día, 30 de junio de 1914, p. 5. 
37 Frugoni, E. op. Cit. P. 186.

1



No  parece  tampoco  casual  que  el  Consejo  Nacional  de  Mujeres  se  haya  fundado

precisamente  en  1916,  cuando  se  realizaban  las  elecciones  para  la  Asamblea  Nacional

Constituyente y todo el ambiente político se veia conmovido por las perspectivas de una nueva

Constitución.  El  movimiento  feminista  uruguayo  parecería  haber  necesitado  desde  sus

comienzos de una apoyatura externa a él —los partidos o incluso el Estado. Es ilustrativo que

una feminista al relatar la forma en que se inició este movimiento lo acompase a las gestiones

ante  la  Asamblea:  "Acabábamos  de  constituimos.  Había  sido  necesario  un  derroche  de

diplomacia para poder conseguir adhesiones a la causa" (...) "El 20 de abril de 1917, tuvo

lugar nuestra primera reunión del Consejo Directivo. Se incorporaban las delegaciones de las

asociaciones  federadas  (...)  Cuatro  días  después,  el  24  de  abril,  la  Asamblea  Nacional

Constituyente del país planteaba, por intermedio de la delegación socialista, el problema del

sufragio femenino".  "Deberíamos hablar y plantear la situación de una manera decidida y

terminante:  se  presentaría  una  nota  a  la  Asamblea  Constituyente  declarando  nuestras

aspiraciones con firmeza... se reunieron 54 firmas, ...y entre ellas, las de las presidentas o

delegadas de las asociaciones afiliadas".38

La delegación socialista planteó en la Asamblea Nacional Constituyente la aspiración

de conceder el voto femenino, proponiendo también que se sustituyese el término "hombres"

por el de "personas" en el texto constitucional, leyendo en ese momento la comunicación del

Consejo Nacional de Mujeres para demostrar que existía a nivel de la sociedad y de las propias

mujeres una inquietud en ese sentido, aunque fuese minoritario.

En la discusión sin embargo hacía notar Frugoni los alcances del movimiento femenino

por el sufragio. "Y yo quiero advertir que el Consejo Nacional de Mujeres"... "Está constituido

por delegaciones de todas las sociedades femeninas independientes del país, algunas de ellas

tan importantes como la antialcoholista y las sociedades estudiantiles femeninas, que tienen

cada una más de cuatrocientos adherentes".39

Los  conservadores  restaron  importancia  a  esta  demostración  con  un  argumento

débilmente  "populista":  ..."por  tratarse  de  una adhesión  procedente  de personas  instruidas,

nosotros no podemos considerarla una fiel expresión de la manera de pensar y de sentir de la

mayoría  de  las  mujeres  de  nuestra  República" (expresiones  del  miembro informante  en  la

Asamblea Constituyente, Sr. Cachón).40

38 Acción femenina, año 1919, p. 10. 
39 Frugoni, E. op. Cit. P. 162.
40 Intervención  del  constituyente  Sr.  Cachón.  Diario  de  Sesiones  de  la  Asamblea  Nacional

Constituyente. Citado en Frugoni, E. 1940, op. Cit. P. 161

2



La delegación socialista rebatía este argumento diciendo que:

"Deberá  concederle  en  cambio  grandísima  importancia  a  las  otras  adhesiones,  todas  las

cuales provienen de mujeres del pueblo, de trabajadoras. Se trata de una gran cantidad de

listas que han circulado en las fábricas, en los talleres y en los centros obreros; y esto demues-

tra que esta aspiración se halla en todas las clases sociales del país".41

Durante las sesiones de la Constituyente el recién creado Consejo de Mujeres desplegó

una  activa  campaña  a  favor  de  sus  postulados,  recogiendo  firmas,  presentando  peticiones,

realizando asambleas y divulgando sus ideas a través de su periódico "Acción Femenina" y de

ocasionales contribuciones en la prensa diaria. A medida que se intensificaba la participación

política del movimiento feminista, éste aumentaba en organización y coherencia. Se logró asi

una amplia difusión de sus postulados. "En todas partes, en los talleres y en los salones se

hablaba  del  voto  de  la  mujer",  decía  "Acción  Femenina"  en  noviembre  de  1919.  Este

crecimiento les permitió además participar en actividades públicas. En diciembre de 1917 por

ejemplo,  el  Consejo realizó una asamblea muy numerosa en el  salón de la Universidad de

Mujeres, siendo la primera en favor de los derechos políticos de la mujer que se realizaba en el

Uruguay. En ocasión del aniversario de la muerte de Héctor Miranda (defensor del feminismo)

el Consejo concurrió en corporación y su presidenta hizo uso de la palabra en el acto. Al otro

día la prensa comentaba con asombro acerca de la nutrida concurrencia femenina.

A pesar de todas estas campañas y movilizaciones, en la Constitución de 1917 sólo se

logró incluir por transacción una norma por la cual se consideraba la posibilidad de otorgar el

derecho de voto a la mujer en materia municipal o nacional, o en ambas jurisdicciones a la vez,

por dos tercios de votos de cada Cámara.

Cabría preguntarse cuáles fueron las causas que demoraron la sanción del proyecto. Por

un lado parece evidente que la oposición conservadora fue más fuerte de lo que comúnmente se

cree. Pero también se detectan algunas posturas contradictorias entre aquellos sectores que eran

en principio favorables al proyecto.

Acerca de la actitud contradictoria del oficialismo ha señalado Frugoni, refiriéndose a la

suerte corrida por el proyecto de Miranda de 1914:  ..."mientras su Partido dejaba morir la

iniciativa  de  aquél,  nosotros  llevábamos  la  reforma  en  sus  más  amplios  términos  a  la

Asamblea Constituyente de 1916-17 para chocar con la oposición o la indiferencia de blancos

y colorados”. 42

41 Frugoni, op. Cit. P. 162.
42 Frugoni, E. op. Cit. P. 36.

2



Para los conservadores era claro que el voto debía reservarse al hombre, porque a él

correspondían la acción y el ámbito público y a la mujer en cambio se le atribuía un rol pasivo

y  doméstico.  Para  este  sector  la  mujer  sufragista  era  vista  como  una  aberración  de  la

naturaleza:  "La mujer  sufragista  se  presentaba  ante  todas  las  conciencias  como la  mujer

marimacho,  renegada de  la  familia  y  del  hogar...  sufragismo era  sinónimo de  subversión

social".43

Pero aun dentro de filas batllistas algunos no estaban muy convencidos de las ventajas

concretas del voto femenino. Según ciertas versiones, éste "podía arrojar a las urnas una gran

fuerza de reacción y de retroceso". El rol conservador tradicionalmente asignado a la mujer en

la  familia  y el  peso que pudieran tener  sobre ellas  las ideas  religiosas,  eran los elementos

manejados.

El  propio  Vaz  Ferreira  reconoció  años  más  tarde  que  él  había  caído  en  el  mismo

prejuicio, "el de atribuir a la mujer ideas o sentimientos demasiado conservadores". Si uno de

los objetivos de extender el voto a las mujeres era el de ampliar las bases de legitimación del

Estado (sobre todo para el batllismo), este temor debe haber tenido cierto peso.

Varios  factores  parecen  haber  confluido  entonces,  tanto  desde  la  oposición

conservadora como desde el partido de gobierno, de modo que sin oponerse frontalmente al

proyecto se lo dejó detenido por un tiempo. Luego la propia experiencia internacional vendría a

demostrar  que  el  voto  femenino  no  introducía  un  factor  distorsionante  en  los  resultados

electorales.44

Otro momento decisivo para analizar la propuesta de voto es el año 1926, fecha clave

en muchos sentidos. Fue un momento crítico para el Partido Colorado en el plano electoral,

porque los resultados de febrero de ese año dieron la mayoría en el Senado a la oposición

nacionalista  y  permitieron  que  su  principal  líder:  Luis  Alberto  de  Herrera,  llegara  a  la

Presidencia del Consejo Nacional de Administración. (Por estas circunstancias al año siguiente

el batllismo se vio obligado a pactar con los riveristas). Pero a su vez, fue un momento de

pronunciamientos  principistas.   Entre  1922 y 1923 la Convención del Partido Colorado se

abocó  a  la  discusión  interna  y  la  elaboración  de  una  Carta  Orgánica  que  fue  aprobada

precisamente en 1925, incluyendo capítulos especialmente referidos a la mujer. Previamente

43 Acción Femenina. Noviembre 1919. p. 10.

44 (*) Un problema similar se planteó en Francia en el periodo de entreguerra. Según Andréé Michel ("El feminismo”)  el voto 
femenino debió enfrentar la oposición de los sectores conservadores católicos y de la vieja guardia masónica que temía que el 
derecho de voto de las mujeres favoreciera la influencia del confesionario sobre las opciones políticas.

2



se  habían  dado  a  conocer  los  proyectos  de  Baltasar  Brum (1921)  sobre  igualdad  civil  y

política, posiblemente los más abarcativos en cuanto a los derechos de la mujer.45

En ese marco de reagrupamiento de filas y definición partidaria y a la vez de debilidad

en la arena política, es que se presenta nuevamente a discusión parlamentaria el proyecto de

igualdad civil y política. Se suscitó entonces un acalorado debate público a favor o en contra

del  proyecto.  En  forma  simultánea  se  movilizaron  las  feministas,  como  lo  testimonia

elocuentemente la prensa. El batllismo (que en esa coyuntura política no podríamos calificar

de oficialismo) defendía el "feminismo de compensación": 

"...No basta equilibrar a la mujer y el hombre, es necesario hacerle mayores concesiones a la

mujer para compensar la forma como es todavía tratada en la sociedad”. 46

Los conservadores católicos, asociaban el feminismo a todos los "ismos subversivos".

Esta postura los indujo a dar una versión caricaturesca del mismo. Tal vez como reacción, los

sectores más radicalizados del feminismo y del batllismo divulgaban posturas del "feminismo

ultra". Pero el hecho es que tampoco en esta ocasión se llegó a sancionar la ley.

En el transcurso de los años siguientes las feministas continuaron movilizándose. En el

año 1926 se realizaron gestiones ante la Asamblea Departamental. En 1929 ante la Comisión

de festejos del Centenario presidida por Baltasar Brum y en 1931 se reunieron 4.000 firmas a

favor del sufragio para presentarlas ante el Parlamento. También se realizó una encuesta entre

profesionales mujeres.

A pesar de esta amplia  difusión del proyecto y de una tónica general  favorable en

diversos  medios  de  opinión,  persistían  en  la  década  del  30  algunas  voces  contrarias,

especialmente bajo la influencia de la radicalización del pensamiento conservador operada en

esos años. La poeta Juana de Ibarbourou sorprendentemente sale a combatir el proyecto de

voto femenino repitiendo todos los lugares comunes de la ideología dominante con respecto al

rol femenino, llegando a defender cerradamente para la mujer aquel ámbito doméstico que tan

opresivo se le  hacía  en ocasiones.  La concesión del  voto es presentada  por ella  como un

cataclismo que amenaza a la familia:

"El  equilibrio  de  la  familia  va  a  romperse  irremediablemente.  El  contrapeso  del  hombre

luchando fuera de la casa, era la mujer luchando dentro de la casa...".

45 (•) No fueron aprobados en ese momento pero sirvieron de base para la redacción de las leyes de 1932 (sufragio 
femenino) y 1946 (derechos civiles de la mujer).

46 El Día, 7 de octubre de 1925 (transcripción de intervención del Diputado Minelli en Cámara)

2



¿Cuál  es  el  porvenir  de  la  familia?  Líbrenos  Dios  de  la  casa-cuna  oficial,  del  interior

hogareño fiscalizado y tasado por los gobiernos como en Rusia...". "Nos encaminamos hacia

el reinado de tas amazonas o de las mujeres-hombres. No se perderá tiempo en las fiestas, las

tiendas de moda o las iglesias (acusación de una futura sufragista, acusación también injusta y

parcial)  pero  se  le  perderá  en  el  club,  las  giras  de  propaganda,  la  obligada  tribuna  y

periodismo  de  combate,  con  el  agravante  de  que  esto  sí  es  un  terrible  peligro  para  la

feminidad. Y feminidad se llama también hogar, familia, sociedad, raza".47

El  voto  era  un  "peligroso  don" de  los  hombres  que  nos  llevaría  a  "claudicaciones

fatales". Los temores de un sector femenino de la clase media ante los cambios de todo orden

que se estaban produciendo en el mundo, quedan aquí claramente expresados.

Este desencuentro entre las feministas y algunas mujeres de clase media se agrega al

que protagonizaron las obreras y las sufragistas. Esos malentendidos restringieron los alcances

del feminismo,  quedando limitadas  las movilizaciones  de esos años a cuestionamientos de

orden civil y político. Para la mayoría de las feministas el voto era considerado "la piedra

angular de todas las reformas". En cambio para las trabajadoras esta conquista no asumía la

misma trascendencia, ni era vista tampoco con aquel dramatismo que le asignara Juana de

Ibarbourou  (tal  vez  porque  ellas,  como  decía  Frugoni,  hacía  tiempo  que  habían  sido

expulsadas  en forma violenta  del  ámbito  doméstico,  y no precisamente  por el  voto...)  Un

reportaje aparecido en "Justicia" ilustra claramente estos puntos:

..."Casi  a  la  misma hora  en  que  la  Cámara  sesionaba,  nosotros  abordamos  a  Margarita

Parrachetti. Trabaja de sirvienta. Se halla ahora sin ocupación,

—¿Qué nos dice de la ley que concede derechos políticos a la mujer?

—No sé nada de eso.                           '

—¿Pero no sabe que hay ya una ley sancionada por el Senado?

—No señor, no sabía nada.

—Y ahora que lo sabe ¿qué opina!

—Y yo no sé. Total vamos a poder votar, nada más,

—¿Qué más deseaba!

—Que aumentaran los sueldos. Eso si. En las colocaciones hay que trabajar mucho. En general

se empieza el trabajo a las 6 y media o las 7 y se trabaja hasta las 10 y 11 de la noche".

—Una  última  pregunta,  qué  hubiera  preferido  Ud.  ¿que  le  aumentaran  el  salario  o  le

concedieran el derecho a votar!

47 Revista “Mundo Uruguayo” Montevideo, 22 de setiembre de 1932.

2



—A mí me gusta votar. Por eso quisiera las dos cosas; pero antes que nada que me aumentaran

el salario”

Un comentario de la periodista cierra la entrevista: "Es indudable que con la sanción de la

ley... se pretenderá ilusionar a las mujeres obreras. La realidad empero es muy dura y cruel.

Nada de mejora en los salarios, por el contrario, se la explota en forma terrible. La burguesía

la mantiene en su condición de esclava...".48

El largo proceso que tantas  movilizaciones,  proyectos  y polémicas  había suscitado,

finalmente  tuvo su culminación el  16 de diciembre  de 1932 en que se aprobó por ambas

Cámaras  el  proyecto presentado por  Lorenzo Batlle  Pacheco y Pablo M. Minelli.  Tal  vez

convendría analizar con más detenimiento las complejas circunstancias que posibilitaron —

ahora si— la aprobación del voto femenino.  

El año 1932 fue quizás el  de mayor dramatismo económico por el  descenso de las

exportaciones y el aumento del número de desocupados. La radicalización política fue otra de

sus características, pautada —en el campo conservador— por el surgimiento de nuevos grupos

de presión como el Comité Nacional de Vigilancia Económica (1929) o las "Vanguardias de la

Patria"  (grupos  de  civiles  que  recibían  instrucción  militar).  En  ese  trance,  batllistas  y

nacionalistas  anti-herreristas  se  unieron  (con  el  apoyo  de  los  grupos  de  izquierda)  en  el

conocido "pacto del chinchulin", como lo llamaron sus detractores. También se consolidaba la

alianza entre los partidarios de Térra y el herrerismo. Nunca antes habían estado enfrentados

dos bandos tan definidamente opuestos, por encima y fracturando la unidad de los partidos

tradicionales. Enfrentamiento que tendría su desenlace conservador con el golpe de Estado de

marzo  de  1933.  A  pesar  de  los  indicios  de  que  la  oposición  conservadora  se  estaba

vertebrando, la acción del Estado entre los años 1929 y 1932 refleja —en parte como respuesta

a la crisis— lo que se ha denominado "segundo impulso" reformista. Ello se concreta en una

serie  de  medidas  que  refuerzan  el  estatismo.  Cerrando ese  proceso se aprueba la  ley  que

concede el voto a la mujer.

La aprobación del voto femenino en ese preciso momento político —sin perjuicio de

inscribirse en la tradición y el contexto ideológico por el cual el reformismo siempre pugnó—

llenaba además una necesidad política muy concreta del batllismo. Para un sector que gozaba

de reconocidas  simpatías  entre  numerosos  grupos de mujeres,  era  urgente  convocar  ya  su

48 Jucsticia. Montevideo, 19 de diciembre de 1932.

2



apoyo electoral, dadas las circunstancias que se vivían. La actitud del batllismo resulta pues

totalmente coherente.

En  cambio  sorprende  que  tanto  los  partidarios  de  Terra  como  el  sector  herrerista

votaran también masivamente la ley. ¿Cuál es la explicación de este vuelco político cuando

sabemos que Herrera por ejemplo, había sido siempre contrario al voto femenino? Más allá de

la  circunstancia  de  que  a  nivel  mundial  muchos  conservadores  comenzaban  a  admitir  el

sufragio femenino como hecho irreversible, encontramos una explicación muy concreta a nivel

local. Hemos detectado que en este lapso los sectores conservadores venían elaborando ya su

propio  proyecto  para  la  utilización  —francamente  demagógica—  del  caudal  electoral

femenino.

El mismo día en que se aprueba la ley aparece —a toda página— en el diario terrista

"El Pueblo", un llamamiento a las mujeres uruguayas proponiendo la formación de un "Partido

Feminista". Estaba firmado por Ghigliani, hombre de confianza de Térra. Llama la atención la

intencional confusión ideológica que denota el manifiesto, empezando por su encabezamiento:

"Mujeres del Uruguay., ¡Uníos".49(*)

Esta iniciativa trasciende el simple intento de captación del voto femenino, actitud de

la que ningún partido político estuvo exento. Lo que se buscaba aquí era utilizar a la masa

femenina para lograr su adhesión pública a los sectores golpistas. Estos se habían concentrado

en ese momento  en  una campaña de desestabilización  del  sistema colegiado de gobierno,

promoviendo  la reforma constitucional. Precisamente uno de los postulados propuestos para

ese "Partido Feminista" era el de la reforma de la Constitución:  ..."El espíritu práctico de la

mujer... no puede sostener el régimen actual".50

Dentro de la confusión ideológica que convenía a sus propósitos, no descartamos que

se pretendiera  capitalizar  el  prestigio que los  movimientos  feministas  habían  adquirido en

ciertos sectores de la opinión. Por eso todas las organizaciones de mujeres fueron invitadas a

participar en la creación del nuevo partido. Algunas feministas individualmente apoyaron en

primera instancia  la propuesta (como Sara Rey Alvarez,  Carmen Cuestas de Nery o Sofía

Alvarez Vignoli  de Demicheli),  y se publicaron en la prensa buena cantidad de firmas de

49 Diario  “El  Pueblo”,  diciembre  de  1932.   (*)  Este  manejo  de  los  movimientos  feministas  por  parte  de  los
conservadores  se  pudo  constatar  en  varios  paises  durante  ese  periodo.  El  "engendro"  de  Ghigliani  se inspira
posiblemente  en  el  caso  italiano,  donde  todas  las  asociaciones  feministas  importantes  apoyaron  voluntariamente  a
Mussolini en los primeros años, engañadas por sus promesas de concederles las reformas que el parlamentarismo les
negaba. Pocos años mas tarde fueron "recompensadas" con la disolución violenta y la represión. (Richard J. Evans: "Las
feministas", Madrid, 1980).

50 El Pueblo, ibidem.

2



mujeres que adherían al manifiesto.  Pero la mayor parte de las antiguas militantes, incluso

figuras  de gran prestigio como las Luisi,  rechazaron de plano el  proyecto,  que fue "bom-

bardeado" desde todas las tiendas antigolpistas.

Pocos meses después las intenciones políticas quedaban crudamente expuestas. El 30

de marzo, en vísperas del golpe de Estado, las integrantes de este partido pseudo-feminista

aparecen firmando un manifiesto a favor de la  reforma constitucional,  encabezado por las

firmas de Maruja Ilarraz de Térra, Sofía Alvarez Vignoli de Demicheli, Margarita Uriarte de

Herrera, etc. (esposas y hermanas de personalidades del régimen).

Apuntes finales 

En una evaluación de las  fuerzas que se movilizaron alrededor  del  voto femenino,

resulta evidente que el papel jugado por las feministas fue de relevancia en el ámbito político

social, pero no es posible asumir que su sola acción haya sido decisiva. Contó a su favor con el

impulso principista del batllismo y del socialismo, que incidieron con su propaganda en la

opinión pública. Como resultado de esta conjunción. es perceptible un aumento de las voces a

favor del sufragio al acercarse la década del 30 (aunque también se radicaliza la oposición

conservadora). Pero en cuanto a la presentación de los sucesivos proyectos legislativos y su

aprobación  final,  parece  haber  estado  muy  relacionada  con  las  cambiantes  necesidades

políticas y electorales de los partidos, que utilizaron en cierta forma o pretendieron capitalizar

la movilización de las mujeres que el feminismo había contribuido a crear.

Como había sucedido en otros países, el logro del voto tuvo un efecto desmovílizador

sobre los grupos feministas, cuyo principal objetivo parecía asi logrado, dada la orientación

liberal  que  predominaba  en  ellos.  Además  con el  voto  salieron  a  luz  más  claramente  las

diferencias  políticas  existentes  entre  sus  militantes.  En  el  Uruguay  se  agrega  tal  vez  el

desprestigio derivado del apoyo que un grupo de ellas dio a la dictadura de Térra. Finalmente

otro factor importante fue la absorción de muchas de sus activistas por parte del Batlismo,

debilitándose asi el movimiento feminista autónomo.

Dadas las circunstancias creadas por el gobierno de facto de Térra, las mujeres recién

votaron por primera vez en 1938. Y a pesar de algunas chanzas del momento (se llegó a decir

que el voto femenino darla el triunfo al candidato más "apuesto": el Gral. Baldomir), el voto

femenino no ocasionó ningún vuelco sustancial en las tendencias políticas del momento.´

En diciembre de 1932, cuando se aprobó la Ley de sufragio femenino, Paulina Luisi

estaba en Madrid y desde allí envió un mensaje de felicitaciones a sus compañeras. También

2



escribió a Sara Rey Alvarez expresando su deseo de continuar la lucha en otros países de

América, ¿un sueño «garibaldino”?51

La dictadura de Gabriel  Térra (1933-1938) le hizo recuperar su veta más política y

combativa. Participó en la formación del frente opositor a la dictadura y contra el fascismo,

mientras otras feministas ascendían políticamente adoptando una definición conservadora. En

1935 se realizó una Conferencia Interamericana de Mujeres, en Montevideo, para representar

al Uruguay fue nombrada Sofía Alvarez Vignoli de Demichelli,  la esposa del Ministro del

Interior del régimen “marzista”

En  1938,  durante  las  elecciones  impugnadas  por  los  sectores  democráticos  y

abstencionistas,  ella,  la  «leader  sufragista»,  recomendó  a  las  mujeres  que  no votaran,  por

entender que serían conducidas «como ovejas de un rebaño» por los políticos conservadores.52

En 194253 aparecen las  primeras  mujeres  legisladoras/las  diputadas  Julia  Arévalo y

Magdalena Antonelli  Moreno y las senadoras Sofía Alvarez Vignoli de Demicheli  e Isabel

Pinto de VidaL Sin embargo posteriormente la  participación femenina  tanto en organismo

legislativos como ejecutivos ha sido muy escasa, recién en 1968 se nombró a la Senadora Alba

Roballo como Ministra de Cultura.. Hasta 1989 nunca pasaron de 3 las mujeres titulares en la

Cámara de Representantes. Algunas de ellas tuvieron actuación esporádica como suplentes;

pero aún computando las titulares y suplentes, las mujeres nunca alcanzaron a representar ni el

4 % de los actuantes.54

Si bien  el  Estado levantó  las  restricciones  legales  a  la  participación femenina,

subsistieron aquellas impuestas por la propia sociedad, por la vía de la ideología patriarcal

predominante. No fue tampoco un tema que preocupase demasiado al oficialismo ni a los

partidos el lograr la efectiva incorporación de las mujeres a.la política. Y de hecho todos

aquellos  puestos  que  implicasen  poder  o  liderazgo  siguieron  monopolizados  por  los

hombres.

51  A.G. N. Particulares. C. 250, C. 8, f. 141.
52 Mundo Uruguayo, marzo de 1938.
53 Para verificar la participación activa de la mujer en los actos eleccionarios, existe la dificultad de que en el

Uruguay los datos proporcionados por la Corte Electoral no discriminan el voto por sexo. Aún asi, el aumento de

las cifras globales de votantes parece indicar que las mujeres recién concurrieron mayoritariamente a votar a

partir de 1942.

54 Actualmente, la proporción es un poco más alta, se llega a un 11,6%. En Uruguay no existe Ley
de cupo a nivel nacional ni partidario (excepto el Partido Socialista)

2


